Magia en el cambio de paradigma
La dimension herético-utopica de la magia

Eduardo Yentzen

Comienzo exponiéndoles la forma en que me
represento la historia de la humanidad, la que visualizo a
contrario sensu con la vision dominante no como historia
sino como el mismo mar, y a ese mar movido por las
mismas olas, una y otra vez, s0lo que nombradas con
distinto nombre.

La alegoria del mar

Estamos acostumbrados a mirarnos desde la tierra y
situar el horizonte —la imagen de lo que deseamos
alcanzar- alla lejos en el mar. Propongo ocupar una
Imagen inversa: mirarnos ubicados en el mar, y tener por
horizonte la montafa. Esto me permite proponer una
analogia entre el mar y la ausencia de historia. El mar
tiene un movimiento permanente y sin embargo no va para
ningun lado. Al mar lo agita una energia a la vez que tiene
una masa que retiene esa energia impidiendo que ésta
empuje el agua hacia la montafia. Esta inercia representa la
fuerza ortodoxa en la llamada historia de la humanidad.
Las olas representan los movimientos heréticos que
buscan llevar al hombre a la montana de su
autorrealizacion.

Cito a Morris Berman, en su libro Cuerpo y Espiritu.
La historia oculta de Occidente. “El ciclo herético es, al
menos en términos muy generales, invariable. Hay una
forma que ha sobrevivido mas alla de su capacidad de



entregar alguna experiencia espiritual auténtica; surge un
grupo que hace notar esto y demuestra su propia
capacidad para hacer lo prometido (la esencia);
finalmente triunfa, convirtiéndose en la nueva ortodoxia;
y en el lapso de un siglo o menos, él mismo ha olvidado su
esencia y esta preocupado unicamente por la forma”.

Presentamos asi la imagen de una humanidad
enfrentada permanentemente a dos grandes fuerzas: la
fuerza herética o utopica; y la fuerza ortodoxa, que
aparece como una fuerza de negacién, congelacion o
estancamiento del impulso herético. Parecen estar en el
mismo mar las dos fuerzas, una en la agitacion sin
desplazamiento de su masa, y otra en el intento de
desplazamiento de la ola. Asi permanece tironeada la
humanidad entre estas dos fuerzas. Desde aqui la idea de
una situacion permanente de la humanidad, en vez de la
Imagen de que exista una historia.

Pero atencion, existe una tercera fuerza. La ola no es
el dnico modo activo del agua, ella tiene otro modo de
llegar a la montafia, y es el de su elevacion a través de la
evaporacion. Esta tercera fuerza es el camino espiritual, un
camino que realiza una minima porcion de las aguas.
Ahora bien, las gotas que llegan a la montafia y conocen
por su propia experiencia lo que es la vida elevada, aspiran
a volver y llevar a todo el mar a la montafna. Pero la
inercia de la masa del mar no lo permite.

Las religiones, los movimientos utopicos, los
movimientos heréticos, son distintos nombres para las



acciones realizadas tras esta aspiracion a que la humanidad
ascienda como un todo. Las ortodoxias representan la
fuerza de inercia del mar que mantiene a la humanidad
sujeta a la tierra baja, a los abismos terrestres que él
mismo llena. La ilusion de vivir una historia viene dada
solo porque el movimiento herético toma distintos
nombres, y ocurre en distintos territorios. Finalmente, las
escuelas espirituales representan el conocimiento de las
técnicas de evaporacion para el viaje individual.

Nunca ha dejado de haber personas que, llenas de la
energia de elevacion -que nace del mismo mar, 0 que
viene quizas insuflada desde el sol o de mas arriba, de la
misma divinidad- hacen el viaje espiritual de evaporacion.
Y nunca dejan de volver. Nunca dejan de haber pesonas
que intentan llevar a la humanidad hacia las alturas. Nunca
deja de nacer la herejia, la religion, la utopia. Pero
constatamos una y otra vez que en ese intento la
humanidad solo logra lamer la tierra sélida, y es de nueva
traida de vuelta hacia el mar oscuro. No ha habido nunca
una fuerza suficiente para la elevacion colectiva.

¢Es esa la ley?, ;es ese el destino inexorable?

Hay un pensamiento que me da una tranquilidad
personal, a la vez que no inhibe ni desesperanza mi anima
de aportar al viaje herético; y es concebir que la existencia
de la montafa y el conocimeinto del viaje posible, a la vez
que el testimonio de quienes han realizado el viaje,
constituyen la fuente de energia permanente que genera
para el mar un movimiento de vida, evitando asi que sea
un mar muerto. La montafia no fue hecha para todos, sino
para algunos; pero esos algunos, con su esfuerzo por



realizar el viaje, y a traves de su intento de llevar a la
humanidad a la montafia, aportan la energia que da vida
permanente al mar.

¢Por qué no fue hecha la montana para todos? ¢Habra
una necesidad universal para ello? La analogia permite
pensar que hay una necesidad universal, desde las
caracteristicas de los espacios fisicos. No cabe todo el mar
en la alta montana.

¢Puede acusarse este pensamiento de elitario? jQué
no diera porque yo mismo y todos los seres humanos
llegaramos a la montafa. ¢Es esta realidad una condicion
injusta? No veo injusticia en la ley, pues la gota que
asciende no tiene nombre ni apellido, es cualquier gota y
toda gota puede potencialmente ser la que asciende. Y
podria también todo el mar luchar por hacerse ola, subir a
tierra firme, y seguir ascendiendo.

Si no hay injusticia en la ley, sino solo necesidad
determinada por las condiciones de realidad del universo,
y si la mayoria de las gotas s6lo tenemos el mar, podemos
preguntarnos. ¢Es necesariamente mala la vida en el mar o
la hacemos mala, sin que para ello haya una ley de
necesidad?

¢Y si el movimiento de ascenso de algunos hacia la
montafa, su regreso y su empefio en querer elevar a todo
el mar a través de la ola de los movimientos heréticos, mas
alla de mantener al mar en movimiento, lo elevaran
algunos metros en su conjunto? ;Sera esa la ley? ;Sera
que el mar en su conjunto sélo puede elevarse con la
elevacion de la Tierra como un todo, pero en el intertanto



el movimiento ascendente individual permite ganar
algunos metros de espiritualizacion para la humanidad en
su conjunto, sin poder mas que eso? Esta imagen me
tranquiliza, pues me aporta un equilibrio en tanto no
inhibe toda la energia espiritual y herética, y da una
conformidad ante lo magro de los resultados respecto de la
humanidad en su conjunto.

Y si es asi la ley, y la humanidad en su conjunto sélo
puede variar marginalmente su ocondicion, ¢cOmo
podemos contribuir entre tanto a hacer la vida buena en el
mar? Ya sabriamos un modo: realizndo la evaporacion
individual, el proceso espiritual individual. Sabriamos un
segundo modo: participando en la corriente utdpico-
herética cuyo fin es elevar a la humanidad como un todo,
y su poder real es de elevarla unos metros. ¢/Hay una
tercera manera de hacer la vida buena en el mar? ;Es
posible llevar luz a las gotas mas oscuras del mar, a los
abismos negros?, a las fuerzas que generan destruccion,
que viven de la ambicion y del atropello al otro? Quizas
sea otro efecto secundario de la lucha por el ascenso
individual y la lucha herética aportar un poco de luz a las
penumbras profundas del mar. Pero quizas ello requiera
una intencionalidad particular.

A mi, esta manera de comprender nuestra condicion
humana me da un sentimiento de que es real. Por un lado,
se condice con lo que puedo ver; veo el mar oscuro con
toda la maldad y el sufrimiento que vive la humanidad;
reconozco el resurgir de las tradiciones espirituales en
distintos periodos historicos, y distingo a personas gue se
transportan a la montafa. Veo a las personas y grupos que
levantan oleadas utopico-heréticas queriendo llevar el mar



a la montafa. Y veo como la vida en lo sustancial sigue
siendo la misma vida, aunque haya algunas fascinantes
nuevas maquinas y tengamos un planeta méas deteriorado.
Reconozco que la historia no es historia, sino episodios
con distinto nombre del mismo movimiento permanente.
Y al mismo tiempo le otorga sentido a mi vida, a mi
intencionalidad y a mi esfuerzo espiritual y herético; a la
vez que me previene de no padecer por la ausencia de
exito, aceptando que la accion espiritual y herética
produce un éxito acorde a la ley, y que es el de poder
elevar por su accion al colectivo sélo en una pequefia
magnitud, y aportar algo de luz a los abismos, siendo esto
lo posible para la energia espiritual y herética existente.

¢ Tiene sentido indignarse con Dios porgue no haya
disponible méas energia espiritual? EI minimo sentido
comin me dice que yo no estoy en posicion de
comprender cuales son las condiciones de realidad que
determinan las leyes del universo y condicionan sus
limites.

Herejia y Magia

He presenatdo una alegoria de la condicion humana.
Vivimos en un permanente movimiento de mar, que nos
parece por una visidn engafosa que es una historia. A la
vez, nuestra condicidn contiene un mundo posible que es
un mundo superior, representado por la montana. El ser
humano puede ascender en forma individual, y quienes
poseen el conocimiento de como hacerlo son las escuelas



espirituales. A la vez los maestros vuelven para guiar a
otros, y tras ellos, se construyen correintes culturales
denominadas heréticas o utodpicas, que son como olas
que buscan llevar al mar hacia las playas y seguir su
ascenso a la montana. Esta alegoria nos permite situar el
tipo de hacer humano motivo de este texto, que tiene
muy fuertes y distintas connotaciones entre las personas.
Es la magia.

Si existe la magia en el mundo, es porque existe
también en él la dimensidn espiritual, porque la magia en
su expresion mas verdadera y profunda esta asociada a
los ciclos heréticos o utdpicos. La magia, sea desde su
potencia, imitaciobn engafosa o argumento de
persecucion al hereje, remite genéricamente a la idea de
un poder superior. Tan sélo que hay una enormidad de
maneras diferentes de comprender lo que es o pude ser
un poder superior.

Asi, es un poder superior el gue tiene una persona
que logra mantener su mente en silencio durante un rato
largo en la meditacion, pero también es un podree
superior el del cientifico y el del técnico que fabrican la
bomba atdmica, el del lider de una faccion terrorista, el
de toda la gama de embaucadores que se autoasignan
poderes para engafar, dominar y explotar a las demas



personas, el de los miembros de Ilas religiones
institucionalizadas, el de laa autoridades universitarias, y
asi una larga lista. Es la distincion entre estos poderes
también la distincidon de lo ue es o puede ser la magia. El
intento de fijar distinciones, y proponer que existe la
magia como un resultado de poder asociado al ascenso
espiritual, y cdmo el ascenso espiritual potencia al
movimiento herético de nuestro tiempo, que es el del
paradigma holistico, sera el propdsito de estas lineas.

Al presentar la condicion humana como ahistorica,
sostenemos que en todos los tiempos el conocimiento de
lo espiritual ha estado disponible, y en todos los tiempos,
las personas han estado disponibles para dejarse engaiar
y manipular. No es distinto el maestro espiritual de
antafio respecto del de hoy, y tampoco es distinta la
persona que cree que en el eclipse muere el sol a la que
cree que un determinado producto de consumo la va a
hacer mas atractiva porque lo dice el spot publicitario.
Desde el principio de los tiempos estan las personas que
adquieren un poder especial a través del ascenso
espiritual, estan los que buscan poder como instrumento
para conseguir dominio sobre los demas y a través de ello
beneficiarse, estan los que desean realmente acceder al
conocimiento espiritual, estan los que siguen los
movimientos heréticos, y estan los que se dejan



manipular. Desde el principio de la humanidad hasta hoy
somos el mismo ser humano.

Hoy estamos nuevamente en el inicio de un ciclo
herético-utdpico, en un tiempo de cambio de paradigma.
Sea porque la ley parece dar pie al surgimeinto herético
cada quinientos afnos, o bien solo porque a partir de la
impotencia de la ortodoxia racionalista que en sus cinco
siglos de vigencia no ha realizado sus promesas de
realizacion humana, estamos frente a una disposicion de
vastos grupos de personas a atender al llamado herético.
Y también estamos ante el anhelo de algunos o de
muchos de intentar el ascenso espiritual. Esto devuelve a
la cultura las ideas de la existencia de poderes superiores
y de posibilidades sobrenaturales. Esto permite
paralelamente potenciar tanto una espiritualizacion de la
humanidad como el surgimiento de todo tipo de
patranas. Considero importante en este contexto intentar
distinguir el grano de la paja, para favorecer que el
maximo de personas acceda a la experiencia de la
elevacion espiritual, y para que la fuerza de la ola herética
de la cultura holistica avance lo maxima tierra adentro y
aporte el maximo de elevacién posible a la masa de agua
del mar, en este nuevo ciclo herético-utdpico
denominado esta vez como cambio de paradigma.



La magia y la muerte

Quizas la mas grande fuerza que nos predispone a
todos hacia la magia sea la existencia de la muerte. Ella
nos abre simultdneamente hacia dos realidades que son de
otro mundo: la nada y el mas alla. Y siendo lo natural
morir, la magia surge como la aspiracion a lo sobrenatural,
entendido como aquello que trasgrede la ley natural. Por
ello el gran acto de magia de Jesus -que hace tan atractivo
el mito cristico- es su resurreccion, su vencimiento de la
muerte.

Si el miedo a la muerte -ese horror a |Ia
desintegracion y al vacio- es aquello de lo que huimos, la
compulsion que surge de ello es a preservar la vida. Y en
este propdsito los magos modernos son los médicos. De
alli la relativa veneracidon que se les otorga. Se sefiala que
la medicina persigue la salud, pero a ello subyace el
intento de preservar al ser humano de la muerte. Por ello
la prolongacién de la vida se considera un logro de la
medicina, a la vez que el médico se siente derrotado si al
paciente se lo lleva la muerte.

Ahora bien, no ha sido la muerte la Unica fuente para
el anhelo de la magia. También lo ha sido el sufrimiento, y
junto a él, todas las restricciones que las leyes del mundo
imponen sobre los hombres. La aspiracion a lo magico es



la aspiracion a que lo que nos ocurre —y nos duele- deje
de ocurrir, o a que obtengamos lo que anhelamos. Ello en
los casos en que somos impotentes por nuestros propios
medios, o cuando su logro requiera que se tratoque lo
natural. Asi, la magia es la aspiracidn a que sean violadas
las leyes para eludir un padecimiento o cumplir un
anhelo. Una de las imagenes que resalta
maravillosamente esta necesidad es una escena de una
de las peliculas de Superman cuando, tras la muerte de
Luisa Lane, éste vuela a su maxima velocidad en contra
del sentido de rotacion de la Tierra, para volver atras el
tiempo y tener la oportunidad de cambiar los hechos para
evitar su muerte. Sus superpoderes tuercen las leyes del
universo y vencen a la muerte, liberandolo a él de su
padecimiento.

Otro gran aliciente para anhelar la magia, es la
aparicion del sinsentido de la vida. El sinsentido, a partir
de un hundimiento en el sentido tragico de la vida que
lleva a un nihilismo, representan una fuerza de negacidén
del anhelo de vivir tan potente y tremendo que obligan a
levantar un antidoto tan potente que pareciera que solo
puede provenir de un poder superior. El sentido tragico
de la vida llama a gritos a un sentido magico de la vida.



Y gracias a Dios —digamoslo asi- existe y reaparece la
otra conotacion de la magia, vinculada a la promesa del
viaje espiritual.

Lo mégico o lo sobrenatural aparecen aqui como una
adquisicion posible para el ser humano, promesa para el
resultado de un trabajo interior que se visualiza como una
iluminacidn, y que convierte, al que hace el camino, en un
ser superior, regido por otras leyes que las que gobiernan a
los mortales no iluminados. Es el ascenso a la montafa de
la gota individual. Ello ocurre en virtud de la existencia de
leyes de un plano superior al natural, leyes espirituales;
pero leyes, al fin y al cabo. Y esto ultimo no es menor,
porgue desde las tradiciones espirituales se advierte que la
iluminacion no es un camino que se transite a traves de la
magia, entendida en las acepciones anteriores, es decir,
como hechos sobrenaturales ocurriendo a seres naturales.
La magia es la iluminacion, y solo al iluminado le ocurren
hechos de magia.

Es conocida respecto de esto la conversacion entre
dos discipulos novatos sobre las virtudes de sus maestros;
uno le dice al otro: mi maestro pinta con sus pinceles
desde una orilla del rio sobre una tela instalada al otro lado
del rio; a lo que el otro le responde: mi maestro cuando
come, come, y cuando bebe, bebe. EI mensaje es que el
camino a la iluminacion es un camino a través de las leyes,
desde las natural a las sobrenaturales, y no a través de
‘fendmenos’ que atenten contra las leyes naturales debido
a una magia mal enterndida. Nada se salta las leyes, y por
ello existen también leyes para el paso de lo natural a lo
sobrenatural. Ouspensky, discipulo de Gurdjieff, narra
una historia atribuida a un monje quien sefialaba que en un



juego de poker ni siquiera Dios puede derrotar a un trio
con dos pares, significando que ni el mismo Dios puede
intervenir trasgrediendo las leyes con las que él creo el
mundo. Y agrega que en general las oraciones se pueden
resumir a lo siguiente: Dios mio, haz que dos y dos no
sean cuatro. Es decir, haz que lo imposible sea posible.

Tenemos entonces que existen en el ser humano
grandes fuerza para anhelar y necesitar la magia, y que
ella tiene una cara real y una cara distorsionada. Su cara
real existe porque existe otro mundo, pero dentro de
este, existe lo sobrenatural como una posibilidad al
interior de lo natural. Existe a su vez su distorsion. Existen
los magos falsos, los que sin tener el conocimiento de lo
superior pretenden tenerlo; y existen los magos negros,
aquellos que habiendo adquirido un poco de poder desde
una tradicion espiritual se tuercen y lo ocupan para fines
propios, desvinculandose de la fuente espiritual de la que
se nutrieron. Debido a ello, cualquiera de nosotros no
tiene la normalidad como Unica opcidn de vida; existe
también como posibilidad la magia del desarrollo
espiritual, pero existen también los falsos magos y los
magos negros, para hacer aun mas dificil el camino.

Ahora -tal cual si el despliegue de la realidad fuera
circular- en el camino espiritual reencontramos la
promesa del vencimiento de la muerte, porque, écual es



la gran promesa de las tradiciones espirituales?; la
existencia del alma, una segunda naturaleza —una
realidad por sobre la natural, es decir, sobrenatural-
habitando al interior de nuestra realidad corporal natural.
Una naturaleza interior que trasciende a la muerte, y que
algunas tradiciones sefalan que es algo con lo que se
nace, otras que se crea a través del trabajo espiritual, y
otras que se reencarna. No estda por cierto en mi
condicion de ser natural la capacidad de plantearme
sobre la validez de uno u otra de estas distinciones
sobrenaturales.

La magia como ‘sucesos sin explicacion logica’

Podemos todavia acercarnos de una manera mas
sencilla al tema de la magia, puesto que en otra de sus
significaciones, se sefala que ella esta presente cuando
ocurren hechos que no parecen encontrar una
explicacion légica, o bien cuando su probabilidad de
ocurrencia los hace inverosimiles. Se considera magico
que dos personas amigas que salieron de un pais hace
anos hacia destinos distintos se encuentren de pronto
uno con el otro atravesando la calle en alguna lejana
ciudad; o que alguien ande con un remedio en su bolso
que el otro con quien se encuentra necesita



desesperadamente. En fin, hay millones de estos hechos.
Lo particular de ellos es que no son hechos producidos
por la intencidon de alguien. De que existen, obviamente
existen, y llamarlos magicos o no lo considero irrelevante.
Es una nominacidon para ciertos hechos que ocurren.
¢Qué diferencia hace llamarlos o no magicos? Aqui
considero que el entenderlos como hechos magicos sdélo
sirve a los que prefieren ganarse el alma en el Loto.

Aparte de estas coincidencias inverosimiles que
llamamos magia, pues no parecen encontrar una
explicacion légica, existen multiples hechos no explicables
desde un razonamiento légico; pero en general ello sdlo
ponen de manifiesto lo estrecho y limitado del
razonamiento logico. Esta afirmacion se hace mas
comprensible dando un salto hacia atras, recordando
como el propio pensamiento légico del racionalismo fue
considerado magico desde el pensamiento dogmatico de
la Edad Media. Entre tantas historias, se relata que
Francois Viete (1540-1603), matematico francés -
considerado el padre del algebra moderna- descifré un
sistema de codificacién utilizado por el rey espafol Felipe
Il en la guerra contra los Hugonotes, de los que Viete era
simpatizante. Creyendo Felipe Il que el cédigo utilizado
era indescifrable, al descubrir que los franceses conocian
sus planes estratégicos, los acusd ante el Papa Sixto V de



haber empleado magia negra. El padre Feijoo (1676-1764)
relata lo sucedido de la siguiente manera:

"Habiéndose interceptado en Francia, cuando ardian
las guerras de la Liga, algunas cartas de Espafia, escritas
con caracteres voluntarios, en que se afiadia la precaucion
de variar diferentes alfabetos dentro de una misma carta,
lo que parece hacia absolutamente imposible la
inteligencia a quien no tuviese la clave, las descifro
Francisco Viete, Matematico insigne, inventor de la
Algebra especiosa. Muchos juzgaron esta hazafia, y no sin
alguna verisimilitud, superior a toda humana industria, y
segun refiere Jacobo Augusto Thuano, los Espafioles
dieron algunas quejas en Roma, de
que los franceses usaban de artes diabdlicas para penetrar
sus secretos. Pero la verdad era que no habia intervenido
en este negocio mas diablo que un espiritu de rara
comprension, y sutileza, ayudado de una aplicacion
infatigable; pues se cuenta de este raro hombre, que
algunas veces sucedio estarse tres dias con sus noches
embelesado en sus especulaciones matematicas, sin comer,
ni dormir, salvo un brevisimo reposo que tomaba,
reclinandose sobre el brazo de la silla"
(http://ciencianet.com/vieta.html).

Asi, si fue magico el pensamiento l6gico que superd
el pensamiento dogmatico de la Edad Media en el anterior
cambio epocal, también podemos aceptar en una acepcion
restringida como magico el pensamiento complejo que
supera al pensamiento l6gico en este nuevo cambio
epocal. Ello porque la logica a la que ciertos fenomenos
escapan es la logica lineal, causal, mecanicista y


http://ciencianet.com/vieta.html

racionalista del paradigma moderno. Aparecen asi como
hechos magicos, en circunstancias que dicha ldgica
racional no es mas que una cama de Procusto para los
fendmenos naturales que no se ajustan a ella. Es la logica
racionalista en su estrechez la que condena a lo natural a
ser considerado como magico.

El racionalismo de los ultimos cinco siglos ha
constituido un achatamiento y estrechamiento de Ia
realidad. En este sentido puede reivindicarse como magia
la aparicion de un mundo menos mecanico, menos
causal, lo que representa a su vez una potencialidad de
experiencias mas diversas. Asi, si la racionalidad reniega y
busca eliminar las emociones, declara incompatible la
convivencia de los opuestos, e inexistente el
subconsciente, entonces el surgimiento del
subconsciente, de las emociones, de las intuiciones, de la
multiplicidad interior y de la contradiccién en el ser
humano o en el mundo, reciben el apelativo de magico.
De nuevo aqui no tiene mucho sentido polemizar sobre el
nombre de la rosa. Es cierto que con el cambio de
paradigma el mundo se enriquece y complejiza, tan soélo
que esto es una recuperacion de manifestaciones
naturales exilaidas por el racionalismo cartesiano. La
naturaleza —es decir, lo natural- es mucho mas rico,
complejo, diverso, poliforme que el mundo de metal y
cemento construido por la modernidad. Pasear por un
bosque, navegar un lago virgen, hasta contemplar una



puesta de sol, son vivencias que con naturalidad nos
surge llamarlas ‘magicas’. Pero sdlo son naturales. Igual
cuando amamos, lo llamamos magico, pero ello sélo por
lo distante que estamos de esa experiencia que nos fue
regalada como condicidn natural. Podemos llamarla
magica, pero al hacerlo le damos un caracter de superior
a lo normal, y nos perdemos la oportunidad de ir hacia lo
superior por creer que ya lo tenemos, y eso superior es lo
que nos ofrecen las tradiciones espirituales: |Ia
iluminacion. Que es la Unicay verdadera magia.

Las magias a través de los tiempos

Tras estas reflexiones, quisiera invitarles a un breve
recorrido por algunos rostros de la magia a través de los
tiempos. Al adentrarnos en su significado, nos
encontramos con una telarafia de representaciones
asociadas a ella, cada una con cargas ideoldgicas vy
emocionales fuertes. Cada wuna con sus propias
distorsiones.

Una de las representaciones arquetipicas ha sido
llamar a la magia una ciencia oculta; pero équé significa



esto?, pues si a quienes la practican los persiguen para
darles muerte, es atendible que I|a oculten (que se
oculten, mas bien). Pero hay una connotacion mas fuerte,
que surge al definir su propdsito como el ‘producir
resultados contrarios a las leyes naturales’. é¢Contrarios?
Lo contrario a una ley natural sdlo puede provenir de otra
ley natural, por cuanto los opuestos se encuentran en un
mismo plano, y solo su sintesis permite una
trasscendencia de plano. Otro variante dice que la
magia designa las creencias metafisicas —aquellas que
estarian mas alla de la fisica-, pero, ¢de qué fisica? éDe la
mecanica o la cuantica? Luego estan otros conceptos
asociados a la magia, tales como Ila hechiceria, la
brujeria, la prestidigitacion y el ilusionismo, cada una
remitiendo a mundos inconcebibles. Vemos asi que es
para maravillarse y para perderse, como Alicia, al otro
lado del espejo. Demos pues un pequefo viaje por estas
multiples significaciones.

Casi siempre cuando uno se va a los origenes,
encuentra que esta palabra que hoy retrata mundos
fabulosos -como los que llena la imagineria del cine con
Harry Potter o El Sefior de los anillos, entre tantas otras-
tiene significaciones simples. Se sefala que
originalmente, un magu era el miembro de una tribu de la
antigua Media -region del Medio Oriente poblada por
los medos- que se encargaba de las practicas religiosas y
funerarias. Después de la conversion de esa tribu al



zoroastrismo —llamado también mazdeismo, nombre de la
religion y filosofia basada en las ensefianzas de Zoroastro
(Zaratustra), que reconocen como divinidad a Ahura
Mazda, el udnico Creador increado de todo- fueron
considerados por los tres imperios persas como guardianes
del legado de Zoroastro. Este legado paso a los magos de
Persia, en realidad, sacerdotes persas, reconocidos como
hombres sabios. Se sostiene que los reyes magos que
llegan al nacimiento de Cristo eran magos en el sentido
original del término, esto es, sacerdotes persas.

En el tema de la magia las palabras asustan. Uno se
encuentra, por ejemplo, con la nigromancia, definida con
una rama de la magia considerada negra, consistente en la
adivinacion mediante la consulta a los muertos y sus
espiritus o cadaveres, y se la sefiala como la forma
principal de adivinacion entre los pueblos de Persia y
extendida entre los caldeos, en Etruria y en Babilonia.
¢ Como se pasa de la funcion original de los magos medas
como encargados de las practicas religiosas y funerarias a
la nigromancia, como un horroroso concubinato con los
muertos para obtener determinados beneficios tales como
conocer el futuro? Misterio. Magia.

Otra derivacion oscura —negra- hacia la magia, parte
de otra tradicion. Los druidas son considerados sacerdotes
de la religion celta, pero ademas de funciones religiosas
eran también medicos, astronomos, jueces, profesores,
fisicos y magos, y se ocupaban de la historia y de la
civilizacion de las culturas celtas. Es decir, el rol de todos
los sabios en las tradiciones antiguas. En nuestros tiempos
lo han popularizado las historias de Asterix. La
procedencia de la palabra "druida”, segin el Dr. O'Hogain
seria  una palabra celta wue significa "rico en



conocimientos”. No se conocen escritos directos de
druidas de la antigiiedad. druidas de la antigledad. De
Plinio el Viejo sabemos de los druidas vestidos de blanco
que cortaban el muérdago -una planta sacra- con hoz de
oro. A menudo se habla también de mujeres druida, como
Mebd de Connacht o Ceridwen, de quien hay una leyenda
donde ella prepara en un céliz que puede verse como el
prototipo del Santo Grial, una pécima que da sabiduria
infinita sobre el pasado, el presente y el futuro. Con la
conquista de los paises celtas (Iberia, Galia, Britania) por
parte del imperio romano muere la influencia de los
druidas. Un ultimo bastion fue la isla Ynys Mon situada al
norte de Gales, que fue destruida por los romanos en el 60
DC. Los ultimos relatos de la Irlanda de la baja Edad
Media ya muestran influencia cristiana y diabolizan a los
druidas como enemigos de la Iglesia Catolica. Los ultimos
druidas se convirtieron al cristianismo (los fili), al igual
que toda la clase dirigente de Irlanda. Estos conversos
convivieron con los paganos hasta gue sometieron a estos
ultimos a una persecucion.

Se conoce a William Stukeley (1687 — 1765) como
padre de los druidas modernos, siendo el primero en
relacionar el circulo de piedras de Stonehenge a esta
tradicion. Influenciados por los ideales naturalistas del
romanticismo se fund6 en 1781 en Inglaterra una orden
druida que se dedicO a defender la tolerancia, la
humanidad y la dignidad humana. Los fundadores veian
representada en la clase suprema de los celtas a la ciencia,
arte y sabiduria. Marion Zimmer Bradley relata en su
novela ‘Las nieblas de Avalon’ la leyenda del rey Arturo
desde el punto de vista de la druida Morgana, la hermana
de Arturo.



Otra vertiente para seguir el trazado de la magia surge
en la antigua Roma a través de la figura de los augures,
sacerdotes que practicaban oficialmente la adivinacion por
medio del vuelo, canto o alimentacion de determinadas
aves. El origen de esta figura romana es etrusco, pueblo de
la peninsula italica, y cuya adopcion se atribuye al rey
Numa, segundo rey de Roma quien sucedido a Romulo.
Los augures eran inamovibles, y tenian gran influencia en
las decisiones politicas a tomar. Su corporacion constituia
uno de los cuatro prestigiosos colegios sacerdotales de la
Antigua Roma.

L_os mitos antiguos

Otro espacio de la magia es el de todas las grandes
mitoloqias, siéndonos la mas familiar la de los griegos.

_a magia en las cultras originarias de américa

Menos conocidas pero de un interés enorme son las
mitiologias originarias de américa previa a los europeos.

El chamanismo

La magia en la cultura africana y en la américa
negra

El vudu



Otra fuente son las religiones animistas en las que la
magia_desempeinaba un papel central, estudiadas por el
antropdlogo britdnico James Geore Frazier en su obra
monumental ‘LLa rama dorada’.

La edad media y la demonizacion de la magia

Si la magia tuvo a lo largo de la historia una
connotacion positiva, vinculada a un tipo de ser humano
en conexion con lo superior y lo divino, dentro de un
mundo vinculado a lo divino, es en la edad media, con el
advenimiento de una iglesia dogmatica y beligerante, que
la magia comienza a ser demonizada, en un acto de
hegemonizacion de los Unicos vinculados con Dios, y 0s
unicos legitimos administradores de Dios: la iglesia
catodlica.

La historia sefiala que la actitud eclesiastica no fue
demasiado beligerante durante la primera mitad de la Edad
Media, pero que la situacion cambié cuando la Iglesia
comenzo a perseguir las herejias cataramy valdense, que
concedian una gran importancia al Demonio. Para
combatir estas herejias, fue creada la Inquisicion
pontificia en el siglo XIII. En el siglo siguiente comienzan
a aparecer en los procesos por brujeria las acusaciones de
pacto con el diablo , el primer elemento determinante en el
concepto moderno de brujeria.

En latin las brujas eran denominadas maleficae (el
singular es malefica), término que se utilizo para
designarlas en Europa durante toda la Edad Media y gran



parte de la edad moderna, demostrandose la connotacion
negativa que se les daba. Pero, ¢a quién causaban dafio las
brujas?

La historiadora Fernanda Gil Lozano (Uno Mismo 202,
Oct. 2006) sostiene gue no sabemos qué decian las brujas
por si mismas, pues solo tenemos el informe estandar de la
Inquisicion de lo que las brujas asumian bajo tortura.
Luego afirma que las acusaciones de brujeria fueron una
forma de imponer temor y someter a las aldeas campesinas
durante la Edad Media, como parte del contexto del
injusto sistema feudal. Tendriamos entonces que la
brujeria es una accion gue causa dafo... al sistema feudal.

El otro concepto hermano al de bruja es el de
hechicera. Autores seflalan que las brujas habrian
desarrollado su actividad en un ambito
predominantemente rural y fueron las principales victimas
en los afos 1450-1750. En cambio, las hechiceras,
conocidas desde la antigiiedad clasica, son personajes
fundamentalmente  urbanos. Estamos ante meras
distinciones geograficas y epocales.

L_os cataros

Es importante referirse a este grupo, pues es
principalmente ante ellos que la iglesia levanta el discurso
demonizador. ¢Quiénes fueron los cataros? El catarismo
fue un movimiento religioso de caracter gnostico. El
catarismo critico las practicas y la vision de la jerarquia de



la Iglesia Catodlica, formando una faccidon antisacerdotal
gue mostré abiertamente su oposicidon a la corrupcion de
los clérigos. La Iglesia en respuesta lo considerd herético,
y tras intentar silenciarlo, termind por invocar al uso de la
fuerza, con el apoyo de la corona, para su erradicacién a
partir del 1209 mediante la Cruzada albiguense, llamada
asi porque los cataros fueron conocidos también como
albiguenses en alusiéon a la ciudad de Albi donde residia
una de sus mayores comunidades. A finales del siglo XllI
fueron reprimidos con violencia por la Inquisicion.

Una vez mas urguemos en las raices: cataro significar
‘puro’ o ‘perfecto’, o bien ‘hombre bueno’ o ‘buen
creyente’. Habrian surgido en la Escitia antigua, donde el
apostol Andrés -segun las leyendas rusas antiguas- porto el
misterio del Grial a las tierras eslavas como "la fe de los
puros y perfectos”, "la fe de los hombres buenos”. Se
sefiala que el catarismo eslavo ejercio una colosal
influencia en la espiritualidad de Rusia, naciendo de su
influencia los ortodoxos, herederos del Grial del Monte
Athos. Pero en el siglo X Rusia era ‘“bautizada” con
violencia en la fe bizantina ortodoxa, y el catarismo era
desalojado a través Bulgaria hacia Occidente.

Su ensefianza exponia que el universo estaba
compuesto por dos mundos en conflicto, uno espiritual
creado por Dios y el otro material forjado por Satan. El
mundo habia sido creado por una deidad diabodlica
conocida por los gnésticos como el Demiurgo. Los cataros
identificaron al Demiurgo con el ser al que los cristianos
denominaban Satan, figura que se fue haciendo mas y mas
popular durante la Edad Media. Segin la comprension



catara del evangelio, EI Reino de Dios no es de este
mundo. Dios cred Cielos y almas. EI mundo material, el
mal, las guerras, las iglesias mundanas, eran obra de
Satanas, ya que Dios es amor y bondad perfectos y no
puede hacer ningun mal.

Segun los cataros, los hombres son una realidad
transitoria, una ‘“vestidura” de la simiente ang¢lica.
Afirman que el pecado se produjo en el cielo y que se ha
perpetuado en la carne. La doctrina cristiana tradicional,
en cambio, considera que aguél vino dado por causa de la
carne y contagia en el presente al hombre interior, al
espiritu, que estaria en un estado de caida como
consecuencia del pecado original. Para los catolicos la fe
en Dios redime, mientras que los cataros exigen un
conocimiento (una gnosis) del estado anterior del espiritu
para purgar su existencia mundana. En resumen, el cataro
pretende restituir transitoriamente la vida angélica en el
mundo para hacerse, como individuo iluminado,
merecedor de una existencia superior.

El catarismo supuso un cuestionamiento abierto de
toda la revelacion cristiana, asi como de sus ejes
filosoficos y politicos centrales. Los cataros también
creian que las almas se reencarnarian hasta que fuesen
capaces de escapar del mundo material y elevarse al
paraiso inmaterial. La forma de escapar al ciclo de
reencarnaciones era Vivir una vida ascética Yy no ser
corrompido por el mundo. Aguellos que siguiesen estas
normas eran conocidos como Perfectos. Los Perfectos se
consideraban herederos de los apostoles, y tenian el poder
de borrar los pecados y conexiones con el mundo material
de las personas, de forma que fuesen al cielo cuando
murieran. Los  Perfectos vivian de  forma



irreprochablemente frugal, en claro contraste con la vida
dentro de la corrupta y opulenta Iglesia de la época.

El tema de la salvacion no era primordial para el
catarismo, pues le anteponian el tema del amor. Los
cataros profesaban la fe en la perfeccion primordial del
hombre, explicando, que no solo era posible sino necesario
liberarse del pecado, y no después del Juicio Universal,
sino ahora, y proponian los méetodos para tal liberacion. La
practica asceética de los cataros era orientada, por todos los
medios, al calentamiento del divino amor dentro del alma.
El gran misterio de los cataros era el Grial, el Céliz de la
Sangre de Cristo. Su predica de la "fe viva y el Dios del
supremo amor" conquistaba los corazones de monarcas y
campesinos, divulgandose por toda Europa.

En 1147, el papa Eugenio Il envio un legado a los
distritos afectados para detener el progreso de los cataros.
La expedicion armada de Enrique de Albano, que tomo la
fortaleza de Lavaur, no extinguio el movimiento. Cuando
Inocencio |11 llego al poder en 1198, resolvio suprimir el
movimiento cataro. Tras diversas acciones, envia una
cruzada que se extiende hasta el tratado de Paris en 1229.
Sin embargo, a pesar de las masacres y la represion, el
catarismo no se extinguié. La Inquisicion se establecio en
1229 para extirpar totalmente la herejia, operando durante
todo el siglo XIII y comienzos del XIV, logrando
finalmente destruir la expresion de esta corriente del
cristianismo. Tras 1330, los registros de la Inquisicion
apenas contienen procedimientos contra los cataros. El
ultimo Perfecto murio al inicio del siglo XIV.

Segun nuevas investigaciones de los historiadores de
la religion, se han descubierto muchas influencias de los



cataros a el orden de los templarios, hospitalarios y
algunas ordenes monacales. El santo tradicional catolico,
San Francisco de Asis, para los cataros era uno de ellos,
como también su madre. Su famoso seguidor y amigo
cercano, Bernardo el Dulcisimo desenmascaraba a los
inquisidores defendiendo la doctrina de los "buenos
cristianos".

La brujay el diablo

Es relevante reconocer que el significado de diablo
para cataros Yy catolicos es diferente, y que la
demonizacion de los cataros por parte de la iglesia
representa una accion guerrera en busca del triunfo del
dios catolico. Al construir la Iglesia una interpretacion del
diablo como representante del mal, y encontrarlo
encarnado en los representantes cataros, y luego en las
brujas, se configura la connotacion moderna de la magia
negra, y la imagen de la bruja como figura de poder
asociada con el culto al diablo.

Para la Iglesia de la Edad Media, el diablo es una
figura que representa la encarnacion suprema del mal. El
problema esta en cdmo se entiende el mal y qué puede
hacer el ser humano frenet al mal. En la Biblia (Macabeos
1, 36 en el texto griego) la palabra diabolos tiene el
significado de ‘adversario’, ‘enemigo’. También en
algunas ocasiones incluye el sentido de ‘acusador’ 0 el de
‘calumniador’. La cosa se empieza a confundir cuando El
Libro del Apocalipsis identifica como un solo personaje a
Satands del Libro de Job (Job 1:6-8), al Diablo del


http://es.wikipedia.org/wiki/Macabeos
http://es.wikipedia.org/wiki/Satan%C3%A1s

evangelio de Mateo (Mateo 4:8-10), la Serpiente Original
del Geénesis (Génesis 3:1-5) y al Gran Dragon de
Apocalipsis (Apocalipsis 12:9). Es impactante consignar
que la existencia del diablo es un hecho historico, pues es
establecida ‘por decreto’ como un acto de la ley de la
oficialidad eclesiastica. Ello ocurre en 1215, durante el
cuarto Concilio de Letran.

El primer proceso por brujeria en que estan
documentadas acusaciones de asociacion con el Diablo
tuvo lugar en Kilkenny, Irlanda, en 1324-1325; pero solo
hacia 1420-1430 puede considerarse consolidado el nuevo
concepto de brujeria. Existen variantes regionales, pero
pueden ser descritas una serie de caracteristicas basicas,
reiteradas tanto en las actas de los juicios como en la
abundante literatura culta sobre el tema que se escribid en
Europa durante los siglos XV, XVIy XVII.

Las principales caracteristicas de la bruja, segun los
teoricos del tema, son las siguientes: el vuelo en palos,
animales, demonios o con ayuda de ungtientos; encuentros
nocturnos con el Diablo y otras brujas en el sabbat o
aquelarre; pactos con el Diablo; sexo con demonios -en
forma de incubos y sucubos- y la magia negra.

Esta idea de la brujeria, predominante en la Edad
Moderna y base de las cazas de brujas, extendié la idea de
que las brujas conspiraban para extender el poder del
Diablo. Aungue no todos los sospechosos de brujeria eran
mujeres -hubo un significativo porcentaje de hombres
procesados Yy ejecutados por delitos de brujeria-, se
consideraba a la mujer mas inclinada al pecado, mas
receptiva a la influencia del Demonio, y, por tanto, mas
proclive a convertirse en bruja.


http://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio
http://es.wikipedia.org/wiki/Mateo
http://es.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nesis
http://es.wikipedia.org/wiki/IV_concilio_de_Letr%C3%A1n
http://es.wikipedia.org/wiki/Kilkenny
http://es.wikipedia.org/wiki/Irlanda
http://es.wikipedia.org/wiki/Diablo
http://es.wikipedia.org/wiki/Aquelarre
http://es.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dncubo
http://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%BAcubo
http://es.wikipedia.org/wiki/Magia_negra

La definicion de la brujeria como adoracion al diablo se
difundio por toda Europa mediante una serie de tratados
de demonologia y manuales para inquisidores que se
publicaron desde finales del siglo XV hasta avanzado el
siglo XVII. El primero en alcanzar gran repercusion,
gracias a la reciente invencion de la imprenta, fue el
Malleus Maleficarum ("Martillo de las brujas”, en latin),
un tratado filosofico-escolastico desapasionado y racional
publicado en 1486 por dos inquisidores dominicos,
Heinrich Kramer (Henricus Institoris, en latin) y Jacob
Sprenger. El libro no sélo afirmaba la realidad de la
existencia de las brujas, conforme a la imagen antes
mencionada, sino que afirmaba que no creer en brujas era
un delito equivalente a la herejia: «Hairesis maxima est
opera maleficarum non credere» (La mayor herejia es no
creer en la obra de las brujas). Tanto el Malleus como
otros muchos libros que se publicaron en la época,
constituyeron el fundamento de la caza de brujas que se
dio en toda Europa durante la Edad Moderna,
especialmente en los siglos XVI y XVII, y que causo la
muerte, segun los calculos mas fidedignos, de unas 60.000
personas. Los estudiosos actuales del tema dan una cifra
aproximada de 110.000 procesos y 60.000 ejecuciones.
Los procesos tuvieron lugar por igual en paises catolicos y
protestantes. En los territorios de religion ortodoxa, en
cambio, las cazas fueron de intensidad mucho menor.

El Renacimiento


http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Invenci%C3%B3n_de_la_imprenta&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Malleus_Maleficarum
http://es.wikipedia.org/wiki/Escol%C3%A1stica
http://es.wikipedia.org/wiki/Heinrich_Kramer
http://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Sprenger
http://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Sprenger
http://es.wikipedia.org/wiki/Cat%C3%B3lico
http://es.wikipedia.org/wiki/Protestante
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Ortodoxa

En el Renacimiento surge una revitalizacion de lo
oculto. Son vanguardia los pensadores italianos que
comienzan a decepcionarse del escolasticismo medieval
y comienzan a experimentar con la cosmovision magica y
su propuesta manipulativa, es decir, de produccion de algo
en vez de la sola especulacion y reflexion mental.

El hermetismo, llamado la antigua ciencia en el
medioevo, influyé en el pensamiento del Renacimiento, y
se vincula, con antiguas creencias que, como la magia,
conducian al conocimiento y manejo de las leyes
espirituales del universo. EIl hermetismo refiere a y deriva
de "hermético", la cual a su vez deriva de “Hermes” que es
tomado de la raiz griega "Herm", que significa "vitalidad™
o "el activo, positivo, radiante principio de Naturaleza". El
principal referente de este movimiento son los siete
principios de verdad descritos en el Kybalion. En 1463,
Cosme de Meédici encargd la traduccion de la obra de
Hermes Trimegisto que se suponia escrita en el antiguo
Egipto pero que, para muchos, data de los primeros siglos
de la era cristiana y es la piedra angular del movimiento
hermético o gnostico (de gnosis, conocimiento). La
ejecucion de esta traduccion radico en la Academia
Florentina, que bajo Marisilio Ficino indagaba también en
la astrologia, el misticismo numérico judio y otras
escuelas heréticas.

La historiadora britanica Frances Yates, citada por
Berman, sefala que el magus renacentista influyo
produciendo una reorientacion sicologica que no provenia
de la herencia griega ni medieval, y que la llama un
‘manejo de la voluntad’, que es en definitiva la seduccion
de la magia que representa un hacer. La cita Berman: “Es
la magia, como ayuda a la gnosis, la que empieza a virar la



voluntad en la nueva direccion”. La gran distorsion -
ahora reflexiono yo y no cito- de esta éepoca es la
aplicacion del hacer, que en la tradicion herética o
espiritual es un hacer sobre uno mismo, un hacer de
transformacion interior, en un hacer sober el mundo, un
transformar el mundo. La ausenia de interioridad que
caracteriza la edad media, al recibir el conocimiento
herético de la transformacion interior, habria producido la
idea de una transformacion exterior.

La modernidad. Ciencia y magia

Berman habla del surgimiento de la ciencia moderna
como de un episodio del ciclo herético (ver epigrafe). La
forma o corteza cultural contra la que ésta se alza fue el
aristotelismo eclesiastico y el escolasticismo académico,
los que hacia el siglo XVI habian perdido todo contacto
con el mundo natural que pretendian describir. Por ello
Francis Bacon en su Novum Organum, de 1620, demanda
una interaccion con la naturaleza en vez de una simple
discusion acerca de ella a partir de los textos clasicos.
Estaba surgiendo un movimiento herético. Berman
justifica por qué llamar herética a la ciencia, y dice que no
es solo la existencia de episodios tales como el juicio a
Galileo, sino que el surgimiento de esa ciencia habria sido
influenciado por la presencia herética espiritual de ese
tiempo. Berman propone que la tradicion ‘ocultista-
artesanal’ sirvio de partera al método cientifico
experimental. Ahora bien, la ortodoxia del aristotelismo
eclesiastico de Tomas de Aquino ejerce su peso sobre esta
experimentacion vinculada a la magia, y la
experimentacion se vuelve racionalista, mecanicista vy



dogmatica. Es decir, al cabo de un tiempo, la herejia se
vuelve una nueva ortodoxia: la de la ciencia moderna. Y al
desaparecer la magia real, la herética o espiritual, la
ciencia mecanicista y su hija la tecnologia ocupan en la
modernidad el espacio de lo magico, en una cierta
acepcion: la del poder superior del hombre sobre la
naturaleza.

La supercheria moderna en torno a la magia

Es relevante entender el surgimiento de Ia
modernidad desde dentro del ambiente de la edad media.
Es importante ver el renacentismo con lo que promete, y
aquello con lo que la modernidad se queda. El
renacimiento represento la potencialidad de un mundo mas
rico que es luego dogmatizado por la modernidad, de un
modo analogo a como la iglesia dogmatiza la ensefanza
de cristo —ensefianza que ofrecia la posibilidad de un
mundo de mayor realizacion humana, y a como los
socialismos reales dogmatizan, estrechan y pervierten el
marxismo. Esta constatacion de como cada vez el
surgimiento herético deriva en ortodoxia es relevante
frente al actual momento historico donde surge
nuevamente un paradigma potenciador del desarrollo
humano, que a su vez se encuentra ante la presencia de las
fuerzas que dogmatizan, instrumentalizan pervierten vy
ocupan para su propio beneficio cualquier nuevo intento
de espirutalizacion, de herejia, de magia buena.

Lreconocemos que la modernidad que triunfa es la
del dogmatismo racionalista que pierde todo el aspecto



mistico del mundo, los sentimientos de participacion y
pertenencia, la vivencia de lo superior que nos envuelve y
nos contiene, y la posibilidad de una comunion del ser
humano con el universo; la misma modernidad que tuvo
en su origen herético el valor de habernos liberado del
dogmatismo de la iglesia medieval con su demonizacion
de la anterior herejia catara.

La modernidad real, la que se impuso y que vivimos,
es tan superficial, tan centrada en el hacer, tan practica, tan
mecanica, que no deja espacio para lo superior, para el
misterio, para lo espiritual. De alli que la magia durante la
modernidad haya quedado sélo como la estigmatizacion
de la magia generada por el catolicismo de la edad media,
con sus brujas y demonios, llevados al cine, a la literatura
infantil, a la novela de misterio, a los magos e ilusionistas
de escenario, de circo, a los gitanos y adivinas. Un
verdadero arte menor, gue no amenaza a la ortodoxia, mas
bien esta destinado a entretener a las personas en su
tiempo libre, mientras en su tiempo ‘util’ (al sistema) son
devoradas por la maguina de moler carne que es el sistema
productivo.

Esta expresion trivial de la magia mezcla conjuros,
hechizos de amor, amuletos y adivinaciones, recetas
magicas, ilusionismo y otras. Ellos son la mas nitida
expresion del anhelo de que se realice por ayuda externa lo
que por si solo el ser humano vuelto impotente no puede
lograr. Son solo variantes de la esperanza puesta en el
juego de azar. Corresponden a todas las variantes de
pactos con el diablo.



La magia que vino de Oriente

Los reyes magos de Oriente que llegaron a saludar a
Jesus snon un simbolo de un mundo inmenso y de una
historia gigantesca de tradiciones espirituales, junto a un

sin fin de narraciones que conectan espiritualidad v

magia, concebida como la manifestacion de hechos

sobrenaturales. También en Oriente cabe separar el

grano de la paja.

Al referirmos a esa mitad del mundo, pensamos en

las grandes tradiciones surgidas en Babilonia, la India,

China, Tibet y tantas otras regiones evocadoras. Alli

nacieron el budismo, el hinduismo, el taoismo:; las

grandes obras como el Bagavad Ghitta, Ramdana, etc. El

libro de los muertos. Maestros como Aurobindo,

Vivekananda, Ramakrishna,

No aspiramos a poder entregar tan vasto oceano en

unas pocas gotas. Solo referirnos a algunas realciones

entre espiritualidd y magica surgidas de esa mitad del

mundo.



Curanderos, monjes errantes — Sri Aurobindo vy el

gue sana a su hermano, etc,, etc.

Una magia para la posmodernidad

El paradigma holistico que surge como superador de
la modernidad racionalista es la herejia del siglo XXI. Lo
herético tiene el efecto de romper el molde mental del
paradigma racional, constituye una ‘cultura de frontera’,
e invita a aceptar que existen ‘otros mundos dentro de
este’; pero a su vez estd permanentemente bombardeado
de la fuerza de la ortodoxia que convierte lo espiritual en
supercheria. Mucho del movimiento new age refleja este
concubinato. Por el ‘horror al vacio’ la gente llena muy
rapidamente el sentimiento de crisis con ensofaciones, a
las que llama magia.

La magia de los magos heréticos es desvirtuada y
atacada por la ortodoxia. Pero entre los herejes y los
ortodoxos predomina una tierra media donde todo
parace mezclarse. O peor aun, donde todo se hace



incipido e indiferente. ¢Cémo lograr un ‘encantamiento’
de este mundo frio y racional? Tenemos que hacer el
movimiento doble, de quitarle todos los elementos de
supercheria, y dotarla de toda la potencialidad

Un clasico libro de Luis Pouels y Jacques Bergier es El
retorno de los brujos.

Sigamos aqui someramente dos libros de Morris
Berman: El reencantamiento del mundo, 'y Cuerpo y
espiritu, la historia oculta de occidente.

para abrirnos a mundos mas complejos, diversos,
naturales y trascendentes.



