
Magia en el cambio de paradigma 

La dimensión herético-utópica de la magia  
 

Eduardo Yentzen 

 

 Comienzo exponiéndoles la forma en que me 

represento la historia de la humanidad, la que visualizo a 

contrario sensu con la visión dominante no como historia 

sino como el mismo mar, y a ese mar movido por las 

mismas olas, una y otra vez, sólo que nombradas con 

distinto nombre.  

 

La alegoría del mar 

 

Estamos acostumbrados a mirarnos desde la tierra y 

situar el horizonte –la imagen de lo que deseamos 

alcanzar- allá lejos en el mar. Propongo ocupar una 

imagen inversa: mirarnos ubicados en el mar, y tener por 

horizonte la montaña. Esto me permite proponer una 

analogía  entre el mar y la ausencia de historia. El mar 

tiene un movimiento permanente y sin embargo no va para 

ningún lado. Al mar lo agita una energía a la vez que tiene 

una masa que retiene esa energía impidiendo que ésta 

empuje el agua hacia la montaña. Esta inercia representa la 

fuerza ortodoxa en la llamada historia de la humanidad. 

Las olas representan los movimientos heréticos que 

buscan llevar al hombre a la montaña de su 

autorrealización. 

 

Cito a Morris Berman, en su libro Cuerpo y Espíritu. 

La historia oculta de Occidente. “El ciclo herético es, al 

menos en términos muy generales, invariable. Hay una 

forma que ha sobrevivido más allá de su capacidad de 



entregar alguna experiencia espiritual auténtica; surge un 

grupo que hace notar esto y demuestra su propia 

capacidad para hacer lo prometido (la esencia); 

finalmente triunfa, convirtiéndose en la nueva ortodoxia; 

y en el lapso de un siglo o menos, él mismo ha olvidado su 

esencia y está preocupado únicamente por la forma”. 

 

 

Presentamos así la imagen de una humanidad 

enfrentada permanentemente a dos grandes fuerzas: la 

fuerza herética o utópica; y la fuerza ortodoxa, que 

aparece como una fuerza de negación, congelación o 

estancamiento del impulso herético. Parecen estar en el 

mismo mar las dos fuerzas, una en la agitación sin 

desplazamiento de su masa, y otra en el intento de 

desplazamiento de la ola. Así permanece tironeada la 

humanidad entre estas dos fuerzas. Desde aquí la idea de 

una situación permanente de la humanidad, en vez de la 

imagen de que exista una historia. 

 

Pero atención, existe una tercera fuerza. La ola no es 

el único modo activo del agua, ella tiene otro modo de 

llegar a la montaña, y es el de su elevación a través de la 

evaporación. Esta tercera fuerza es el camino espiritual, un 

camino que realiza una mínima porción de las aguas. 

Ahora bien, las gotas que llegan a la montaña y conocen 

por su propia experiencia lo que es la vida elevada, aspiran 

a volver y llevar a todo el  mar a la montaña. Pero la 

inercia de la masa del mar no lo permite.  

 

Las religiones, los movimientos utópicos, los 

movimientos heréticos, son distintos nombres para las 



acciones realizadas tras esta aspiración a que la humanidad 

ascienda como un todo. Las ortodoxias representan la 

fuerza de inercia del mar que mantiene a la humanidad 

sujeta a la tierra baja, a los abismos terrestres que él 

mismo llena. La ilusión de vivir una historia viene dada 

sólo porque el movimiento herético  toma distintos 

nombres, y ocurre en distintos territorios. Finalmente, las 

escuelas espirituales representan el conocimiento de las 

técnicas de evaporación para el viaje individual. 

 

Nunca ha dejado de haber personas que, llenas de la 

energía de elevación -que nace del mismo mar, o que 

viene quizás insuflada desde el sol o de más arriba, de la 

misma divinidad- hacen el viaje espiritual de evaporación. 

Y nunca dejan de volver. Nunca dejan de haber pesonas 

que intentan llevar a la humanidad hacia las alturas. Nunca 

deja de nacer la herejía, la religión, la utopía. Pero 

constatamos una y otra vez que en ese intento la 

humanidad sólo logra lamer la tierra sólida, y es de nueva 

traida de vuelta hacia el mar oscuro. No ha habido nunca 

una fuerza suficiente para la elevación colectiva. 

 

¿Es esa la ley?, ¿es ese el destino inexorable?  

 

Hay un pensamiento que me da una tranquilidad 

personal, a la vez que no inhibe ni desesperanza mi ánima 

de aportar al viaje herético; y es concebir que la existencia 

de la montaña y el conocimeinto del viaje posible, a la vez 

que el testimonio de quienes han realizado el viaje, 

constituyen la fuente de energía permanente que genera 

para el mar un movimiento de vida, evitando así que sea 

un mar muerto. La montaña no fue hecha para todos, sino 

para algunos; pero esos algunos, con su esfuerzo por 



realizar el viaje, y a través de su intento de llevar a la 

humanidad a la montaña, aportan la energía que da vida 

permanente al mar.  

 

¿Por qué no fue hecha la montaña para todos? ¿Habrá 

una necesidad universal para ello? La analogía permite 

pensar que hay una necesidad universal, desde las 

características de los espacios físicos. No cabe todo el mar 

en la alta montaña.  

 

¿Puede acusarse este pensamiento de elitario? ¡Qué 

no diera porque yo mismo y todos los seres humanos 

llegáramos a la montaña. ¿Es esta realidad una condición 

injusta? No veo injusticia en la ley, pues la gota que 

asciende no tiene nombre ni apellido, es cualquier gota y 

toda gota puede potencialmente ser la que asciende. Y 

podría también todo el mar luchar por hacerse ola, subir a 

tierra firme, y seguir ascendiendo.  

 

Si no hay injusticia en la ley, sino sólo necesidad 

determinada por las condiciones de realidad del universo, 

y si la mayoría de las gotas sólo tenemos el mar, podemos 

preguntarnos. ¿Es necesariamente mala la vida en el mar o 

la hacemos mala, sin que para ello haya una ley de 

necesidad?  

 

¿Y si el movimiento de ascenso de algunos hacia la 

montaña, su regreso y su empeño en querer elevar a todo 

el mar a través de la ola de los movimientos heréticos, más 

allá de mantener al mar en movimiento, lo elevaran 

algunos metros en su conjunto? ¿Será esa la ley? ¿Será 

que el mar en su conjunto sólo puede elevarse con la 

elevación de la Tierra como un todo, pero en el intertanto 



el movimiento ascendente individual permite ganar 

algunos metros de espiritualización para la humanidad en 

su conjunto, sin poder más que eso?  Esta imagen me 

tranquiliza, pues me aporta un equilibrio en tanto no 

inhibe toda la energía espiritual y herética, y da una 

conformidad ante lo magro de los resultados respecto de la 

humanidad en su conjunto. 

 

Y si es así la ley, y la humanidad en su conjunto  sólo 

puede variar marginalmente su ocondición, ¿cómo 

podemos contribuir entre tanto a hacer la vida buena en el 

mar? Ya sabríamos un modo: realizndo la evaporación 

individual, el proceso espiritual individual. Sabríamos un 

segundo modo: participando en la corriente utópico-

herética  cuyo fin es elevar a la humanidad como un todo, 

y su poder real es de elevarla unos metros. ¿Hay una 

tercera manera de hacer la vida buena en el mar? ¿Es 

posible llevar luz a las gotas más oscuras del mar, a los 

abismos negros?, a las fuerzas que generan destrucción, 

que viven de la ambición y del atropello al otro? Quizás 

sea otro efecto secundario de la lucha por el ascenso 

individual y la lucha herética aportar un poco de luz a las 

penumbras profundas del mar. Pero quizás ello requiera 

una intencionalidad particular.  

 

A mí, esta manera de comprender nuestra condición 

humana me da un sentimiento de que es real. Por un lado, 

se condice con lo que puedo ver; veo el mar oscuro con 

toda la maldad y el sufrimiento que vive la humanidad; 

reconozco el resurgir de las tradiciones espirituales en 

distintos períodos históricos, y distingo a personas que se 

transportan a la montaña. Veo a las personas y grupos que 

levantan oleadas utópico-heréticas queriendo llevar el  mar 



a la montaña. Y veo cómo la vida en lo sustancial sigue 

siendo la misma vida, aunque haya algunas fascinantes 

nuevas máquinas y tengamos un planeta más deteriorado. 

Reconozco que la historia no es historia, sino episodios 

con distinto nombre del mismo movimiento permanente. 

Y al mismo tiempo le otorga  sentido  a mi vida, a mi 

intencionalidad y a mi esfuerzo espiritual y herético;  a la 

vez que me previene de no padecer por la ausencia de 

éxito, aceptando que la acción espiritual y herética 

produce un éxito acorde a la ley, y que es el de poder 

elevar por su acción al colectivo sólo en una pequeña 

magnitud, y aportar algo de luz a los abismos, siendo esto 

lo posible para la energía espiritual y herética existente.  

 

¿Tiene sentido indignarse con Dios porque no haya 

disponible más energía espiritual? El mínimo sentido 

común me dice  que yo no estoy en posición de 

comprender cuáles son las condiciones de realidad que 

determinan las leyes del universo y condicionan sus 

límites.  

 

Herejía y Magia 

 

 
 

He presenatdo una alegoría de la condición humana. 

Vivimos en un permanente movimiento de mar, que nos 

parece por una visión engañosa que es una historia. A la 

vez, nuestra condición contiene un mundo posible que es 

un mundo superior, representado por la montaña. El ser 

humano puede ascender en forma individual, y quienes 

poseen el conocimiento de cómo hacerlo son las escuelas 



espirituales. A la vez los maestros vuelven para guiar a 

otros, y tras ellos, se construyen correintes culturales 

denominadas heréticas o utópicas, que son como olas 

que buscan llevar al mar hacia las playas y seguir su 

ascenso a la montaña. Esta alegoría nos permite situar el 

tipo de hacer humano motivo de este texto, que tiene 

muy fuertes y distintas connotaciones entre las personas. 

Es la magia. 

 

 Si existe la magia en el mundo, es porque existe 

también en él la dimensión espiritual, porque  la magia en 

su expresión más verdadera y profunda está asociada a 

los ciclos heréticos o utópicos. La magia, sea desde su 

potencia, imitación engañosa o argumento de 

persecución al hereje, remite genéricamente a la idea de 

un poder superior. Tan sólo que hay una enormidad de 

maneras diferentes de comprender lo que es o pude ser 

un poder superior. 

 

Así, es un poder superior el que tiene una persona 

que logra mantener su mente en silencio durante un rato 

largo en la meditación, pero también es un podree 

superior el del científico y el del técnico que fabrican la 

bomba atómica, el del líder de una facción terrorista, el 

de toda la gama de embaucadores que se autoasignan 

poderes para engañar,  dominar y explotar a las demás 



personas, el de los miembros de las religiones 

institucionalizadas, el de laa autoridades universitarias, y 

así una larga lista. Es la distinción entre estos poderes 

también la distinción de lo ue es o puede ser la magia. El 

intento de fijar distinciones, y proponer que existe la 

magia como un resultado de poder asociado al ascenso 

espiritual, y cómo el ascenso espiritual potencia al 

movimiento herético de nuestro tiempo, que es el del 

paradigma holístico, será el propósito de estas líneas.  

 

Al presentar la condición humana como ahistórica, 

sostenemos que en todos los tiempos el conocimiento de 

lo espiritual ha estado disponible, y en todos los tiempos, 

las personas han estado disponibles para dejarse engañar 

y manipular. No es distinto el maestro espiritual de 

antaño respecto del de hoy, y tampoco es distinta la 

persona que cree que en el eclipse muere el sol a la que 

cree que un determinado producto de consumo la va a 

hacer más atractiva porque lo dice el spot publicitario. 

Desde el principio de los tiempos están las personas que 

adquieren un poder especial  a través del ascenso 

espiritual, están los que buscan poder como instrumento 

para conseguir dominio sobre los demás y a través de ello 

beneficiarse, están los que desean realmente acceder al 

conocimiento espiritual, están los que siguen los 

movimientos heréticos, y están los que se dejan 



manipular. Desde el principio de la humanidad hasta hoy 

somos el mismo ser humano.  

 

Hoy estamos nuevamente en el inicio de un ciclo 

herético-utópico, en un tiempo de cambio de paradigma. 

Sea porque la ley  parece dar pie al surgimeinto herético 

cada quinientos años, o bien sólo porque a partir de la 

impotencia de la ortodoxia racionalista que en sus cinco 

siglos de vigencia no ha realizado sus promesas de 

realización humana, estamos frente a una disposición de 

vastos grupos de personas a atender al llamado herético. 

Y también estamos ante el anhelo de algunos o de 

muchos de intentar el ascenso espiritual. Esto devuelve a 

la cultura las ideas de la existencia de poderes superiores 

y de posibilidades sobrenaturales. Esto permite 

paralelamente potenciar tanto una espiritualización de la 

humanidad como el surgimiento de todo tipo de 

patrañas. Considero importante en este contexto intentar 

distinguir el grano de la paja, para favorecer que el 

máximo de personas acceda a la experiencia de la 

elevación espiritual, y para que la fuerza de la ola herética 

de la cultura holística avance lo máxima tierra adentro y 

aporte el máximo de elevación posible a la masa de agua 

del mar, en este nuevo ciclo herético-utópico 

denominado esta vez  como cambio de paradigma. 

 



 

 

La magia y la muerte 

 

Quizás la más grande fuerza que nos predispone a 

todos hacia la magia sea la existencia de la muerte. Ella 

nos abre simultáneamente hacia dos realidades que son de 

otro mundo: la nada y el más allá. Y siendo lo natural 

morir, la magia surge como la aspiración a lo sobrenatural, 

entendido como aquello que trasgrede la ley natural. Por 

ello el gran acto de magia de Jesús -que hace tan atractivo 

el mito crístico- es su resurrección, su vencimiento de la 

muerte. 

 

Si el miedo a la muerte -ese horror a la 

desintegración y al vacío- es aquello de lo que huimos, la 

compulsión que surge de ello es a preservar la vida. Y en 

este propósito los magos modernos son los  médicos. De 

allí la relativa veneración que se les otorga. Se señala que 

la medicina persigue la salud, pero a ello subyace el 

intento de preservar al ser humano de la muerte. Por ello  

la prolongación de la vida se considera un logro de la 

medicina, a la vez que el médico se siente derrotado si al 

paciente se lo lleva la muerte. 

 

Ahora bien, no ha sido la muerte la única fuente para 

el anhelo de la magia. También lo ha sido el sufrimiento, y 

junto a él, todas las restricciones que las leyes del mundo 

imponen sobre los hombres. La aspiración a lo mágico es 



la aspiración a que lo que nos ocurre –y nos duele- deje 

de ocurrir, o a que obtengamos lo que anhelamos. Ello en 

los casos en que somos impotentes por nuestros propios 

medios, o cuando su logro requiera que se tratoque lo 

natural. Así, la magia es la aspiración a que sean violadas 

las leyes para eludir un padecimiento o cumplir un 

anhelo. Una de las imágenes que resalta 

maravillosamente esta necesidad es una escena de una 

de las películas de Superman cuando, tras la muerte de 

Luisa Lane, éste vuela a su máxima velocidad en contra 

del sentido de rotación de la Tierra, para volver atrás el 

tiempo y tener la oportunidad de cambiar los hechos para 

evitar su muerte. Sus superpoderes tuercen las leyes del 

universo y vencen a la muerte, liberándolo a él de su 

padecimiento. 

 

Otro gran aliciente para anhelar la magia, es la 

aparición del sinsentido de la vida. El sinsentido, a partir 

de un hundimiento en el sentido trágico de la vida que 

lleva a un nihilismo, representan una fuerza de negación 

del anhelo de vivir tan potente y tremendo que obligan a 

levantar un antídoto tan potente que pareciera que sólo 

puede provenir de un poder superior. El sentido trágico 

de la vida llama a gritos a un sentido mágico de la vida. 

 



Y gracias a Dios –digámoslo así- existe y reaparece la 

otra conotación de la magia, vinculada a la promesa del 

viaje espiritual.  

 

Lo mágico o lo sobrenatural aparecen aquí como una 

adquisición posible para el ser humano, promesa para el 

resultado de un trabajo interior que se visualiza como una 

iluminación, y que convierte, al que hace el camino, en un 

ser superior, regido por otras leyes que las que gobiernan a 

los mortales no iluminados. Es el ascenso a la montaña de 

la gota individual. Ello ocurre en virtud de la existencia de 

leyes de un plano superior al natural, leyes espirituales; 

pero leyes, al fin y al cabo.  Y esto último no es menor, 

porque desde las tradiciones espirituales se advierte que la 

iluminación no es un camino que se transite a través de la 

magia, entendida en las acepciones anteriores, es decir, 

como hechos sobrenaturales  ocurriendo a seres naturales. 

La magia es la iluminación, y sólo al iluminado le ocurren 

hechos de magia.  

 

Es conocida respecto de esto la conversación entre 

dos discípulos novatos sobre las virtudes de sus maestros; 

uno le dice al otro: mi maestro pinta con sus pinceles 

desde una orilla del río sobre una tela instalada al otro lado 

del río; a lo que el otro le responde: mi maestro cuando 

come, come, y cuando bebe, bebe. El mensaje es que el 

camino a la iluminación es un camino a través de las leyes, 

desde las natural a las sobrenaturales, y no a través de 

‘fenómenos’ que atenten contra las leyes naturales debido 

a una magia mal enterndida. Nada se salta las leyes, y por 

ello existen también leyes para el paso de lo natural a lo 

sobrenatural. Ouspensky, discípulo de Gurdjieff,  narra 

una historia atribuida a un monje quien señalaba que en un 



juego de póker ni siquiera Dios puede derrotar a un trío 

con dos pares, significando que ni el mismo Dios puede 

intervenir trasgrediendo las leyes con las que él creó el 

mundo. Y agrega  que en general las oraciones se pueden 

resumir a lo siguiente: Dios mío, haz que dos y dos no 

sean cuatro. Es decir, haz que lo imposible sea posible. 

 

Tenemos entonces que existen en el ser humano 

grandes fuerza para anhelar y necesitar la magia, y que 

ella tiene una cara real y una cara distorsionada. Su cara 

real existe porque existe otro mundo, pero dentro de 

este, existe lo sobrenatural como  una posibilidad al 

interior de lo natural. Existe a su vez su distorsión. Existen 

los magos falsos, los que sin tener el conocimiento de lo 

superior pretenden tenerlo; y existen los magos negros, 

aquellos que habiendo adquirido un poco de poder desde 

una tradición espiritual se tuercen y lo ocupan para fines 

propios, desvinculándose de la fuente espiritual de la que 

se nutrieron. Debido a ello, cualquiera de nosotros no 

tiene la normalidad como única opción de vida; existe 

también como posibilidad la magia del desarrollo 

espiritual, pero existen también los falsos magos y los 

magos negros, para hacer aún más difícil el camino.  

 

Ahora -tal cual si el despliegue de la realidad fuera 

circular- en el camino espiritual reencontramos la 

promesa del vencimiento de la muerte, porque, ¿cuál es 



la gran promesa de las tradiciones espirituales?; la 

existencia del alma, una segunda naturaleza –una 

realidad por sobre la natural, es decir, sobrenatural- 

habitando al interior de nuestra realidad corporal natural. 

Una naturaleza interior que trasciende a la muerte, y que 

algunas tradiciones señalan que es algo con lo que se 

nace, otras que se crea a través del trabajo espiritual, y 

otras que se reencarna. No está por cierto en mi 

condición de ser natural la capacidad de plantearme 

sobre la validez de uno u otra de estas distinciones 

sobrenaturales.  

 

 

La magia como ‘sucesos sin explicación lógica’ 

 

Podemos todavía acercarnos de una manera más 

sencilla al tema de la magia, puesto que en otra de sus 

significaciones, se señala que ella está presente cuando 

ocurren hechos que no parecen encontrar una 

explicación lógica, o bien cuando su probabilidad de 

ocurrencia los hace inverosímiles. Se considera mágico 

que dos personas amigas que salieron de un país hace 

años hacia destinos distintos se encuentren de pronto 

uno con el otro atravesando la calle en alguna lejana 

ciudad; o que alguien ande con un remedio en su bolso 

que el otro con quien se encuentra necesita 



desesperadamente. En fin, hay millones de estos hechos. 

Lo particular de ellos es que no son hechos producidos 

por la intención de alguien. De que existen, obviamente 

existen, y llamarlos mágicos o no lo considero irrelevante. 

Es una nominación para ciertos hechos que ocurren. 

¿Qué diferencia hace llamarlos o no mágicos? Aquí 

considero que el entenderlos como hechos mágicos sólo 

sirve a los que prefieren ganarse el alma en el Loto.  

 

Aparte de estas coincidencias inverosímiles que 

llamamos magia, pues no parecen encontrar una 

explicación lógica, existen múltiples hechos no explicables 

desde un razonamiento lógico; pero en general ello sólo 

ponen de manifiesto lo estrecho y limitado del 

razonamiento lógico. Esta afirmación se hace más 

comprensible dando un salto hacia atrás, recordando 

cómo el propio pensamiento lógico del racionalismo fue 

considerado mágico desde el pensamiento dogmático de 

la Edad Media. Entre tantas historias, se relata que 

François Viète (1540-1603), matemático francés -

considerado el padre del álgebra moderna- descifró un 

sistema de codificación utilizado por el rey español Felipe 

II en la guerra contra los Hugonotes, de los que Viète era 

simpatizante. Creyendo Felipe II que el código utilizado 

era indescifrable, al descubrir que los franceses conocían 

sus planes estratégicos, los acusó ante el Papa Sixto V de 



haber empleado magia negra. El padre Feijoo (1676-1764) 

relata lo sucedido de la siguiente manera: 

 

          "Habiéndose interceptado en Francia, cuando ardían 

las guerras de la Liga, algunas cartas de España, escritas 

con caracteres voluntarios, en que se añadía la precaución 

de variar diferentes alfabetos dentro de una misma carta, 

lo que parece hacía absolutamente imposible la 

inteligencia a quien no tuviese la clave, las descifró 

Francisco Viète,  Matemático insigne, inventor de la 

Álgebra especiosa. Muchos juzgaron esta hazaña, y no sin 

alguna verisimilitud, superior a toda humana industria, y 

según refiere Jacobo Augusto Thuano, los Españoles 

dieron algunas quejas en Roma, de  

que los franceses usaban de artes diabólicas para penetrar 

sus secretos. Pero la verdad era que no había intervenido 

en este negocio más diablo que un espíritu de rara 

comprensión, y sutileza, ayudado de una aplicación 

infatigable; pues se cuenta de este raro hombre, que 

algunas veces sucedió estarse tres días con sus noches 

embelesado en sus especulaciones matemáticas, sin comer, 

ni dormir, salvo un brevísimo reposo que tomaba, 

reclinándose sobre el brazo de la silla" 

(http://ciencianet.com/vieta.html). 

 

Así, si fue mágico el pensamiento lógico que superó 

el pensamiento dogmático de la Edad Media en el anterior 

cambio epocal, también podemos aceptar en una acepción 

restringida como mágico el pensamiento complejo que 

supera al pensamiento lógico en este nuevo cambio 

epocal. Ello porque la lógica a la que ciertos fenómenos 

escapan es la lógica lineal, causal, mecanicista y 

http://ciencianet.com/vieta.html


racionalista del paradigma moderno. Aparecen así como 

hechos mágicos, en circunstancias que dicha lógica 

racional no es más que una cama de Procusto para los 

fenómenos naturales que no se ajustan a ella. Es la lógica 

racionalista en su estrechez la que condena a lo natural a 

ser considerado como mágico. 

 

 El racionalismo de los últimos cinco siglos ha 

constituido un achatamiento y estrechamiento de la 

realidad. En este sentido puede reivindicarse como magia 

la aparición de un mundo menos mecánico, menos 

causal, lo que representa a su vez una potencialidad de 

experiencias más diversas. Así, si la racionalidad reniega y 

busca eliminar las emociones, declara incompatible la 

convivencia de los opuestos, e inexistente el 

subconsciente, entonces el surgimiento del 

subconsciente, de las emociones, de las intuiciones, de la 

multiplicidad interior y de la contradicción en el ser 

humano o en el mundo, reciben el apelativo de mágico.  

De nuevo aquí no tiene mucho sentido polemizar sobre el 

nombre de la rosa. Es cierto que con el cambio de 

paradigma el mundo se enriquece y complejiza, tan sólo 

que esto es una recuperación de manifestaciones 

naturales exilaidas por el racionalismo cartesiano.  La 

naturaleza –es decir, lo natural- es mucho más rico, 

complejo, diverso, poliforme que el mundo de metal y 

cemento construido por la modernidad. Pasear por un 

bosque, navegar un lago virgen, hasta contemplar una 



puesta de sol, son vivencias que con naturalidad nos 

surge llamarlas ‘mágicas’. Pero sólo son naturales. Igual 

cuando amamos, lo llamamos mágico, pero ello sólo por 

lo distante que estamos de esa experiencia que nos fue 

regalada como condición natural. Podemos llamarla 

mágica, pero al hacerlo le damos un carácter de superior 

a lo normal, y nos perdemos la oportunidad de ir hacia lo 

superior por creer que ya lo tenemos, y eso superior es lo 

que nos ofrecen las tradiciones espirituales: la 

iluminación. Que es la única y  verdadera magia. 

 

 

Las magias a través de los tiempos 

 

 

Tras estas reflexiones, quisiera invitarles a un breve 

recorrido por algunos rostros de la magia a través de los 

tiempos. Al adentrarnos en su significado, nos 

encontramos con una telaraña de representaciones 

asociadas a ella, cada una con cargas ideológicas y 

emocionales fuertes. Cada una con sus propias 

distorsiones.   

 

Una de las representaciones arquetípicas  ha sido 

llamar a la magia una ciencia oculta; pero ¿qué significa 



esto?, pues si a quienes la practican los persiguen para 

darles muerte, es atendible que  la oculten (que se 

oculten, más bien). Pero hay una connotación más fuerte, 

que surge al definir su propósito como el ‘producir 

resultados contrarios a las leyes naturales’. ¿Contrarios? 

Lo contrario a una ley natural sólo puede provenir de otra 

ley natural, por cuanto los opuestos se encuentran en un 

mismo plano, y sólo su síntesis permite una 

trasscendencia de plano.  Otro variante dice que  la   

magia designa las creencias metafísicas –aquellas que 

estarían más allá de la física-, pero, ¿de qué física? ¿De la 

mecánica o la cuántica? Luego están otros conceptos 

asociados a la magia, tales como  la   hechicería,  la  

brujería, la prestidigitación y el ilusionismo, cada una 

remitiendo a mundos inconcebibles. Vemos así que es 

para maravillarse y para perderse, como Alicia, al otro 

lado del espejo. Demos pues un pequeño viaje por estas 

múltiples significaciones. 

 

Casi siempre cuando uno se va a los orígenes, 

encuentra que esta palabra que hoy retrata mundos 

fabulosos -como los que llena la imaginería del cine con 

Harry Potter o El Señor de los anillos, entre tantas otras- 

tiene significaciones simples.  Se señala que 

originalmente, un magu era el miembro de una tribu  de la 

antigua Media       -región del Medio Oriente poblada por 

los medos- que se encargaba de las prácticas religiosas y 

funerarias. Después de la conversión de esa tribu al 



zoroastrismo –llamado también mazdeísmo, nombre de la 

religión y filosofía basada en las enseñanzas de Zoroastro 

(Zaratustra), que reconocen como divinidad a Ahura 

Mazda, el único Creador increado de todo- fueron 

considerados por los tres imperios persas como guardianes 

del legado de Zoroastro. Este legado pasó a los magos de 

Persia, en realidad, sacerdotes persas,  reconocidos como 

hombres sabios. Se sostiene que los reyes magos que 

llegan al nacimiento de Cristo eran magos en el sentido 

original del término, esto es, sacerdotes persas.  

En el tema de la magia las palabras asustan. Uno se 

encuentra, por ejemplo, con la nigromancia, definida con 

una rama de la magia  considerada negra, consistente en la 

adivinación mediante la consulta a los muertos y sus 

espíritus o cadáveres, y se la señala como la forma 

principal de adivinación entre los pueblos de Persia y 

extendida entre los caldeos, en Etruria y en  Babilonia. 

¿Cómo se pasa de la función original de los magos medas 

como encargados de las prácticas religiosas y funerarias a 

la nigromancia, como un horroroso concubinato con los 

muertos para obtener determinados beneficios tales como 

conocer el futuro? Misterio. Magia.  

Otra derivación oscura –negra-  hacia la magia, parte 

de otra tradición.  Los druidas son considerados sacerdotes 

de la religión celta, pero además de funciones religiosas 

eran también médicos, astrónomos, jueces, profesores, 

físicos y magos, y se ocupaban de la historia y de la 

civilización de las culturas celtas. Es decir, el rol de todos 

los sabios en las tradiciones antiguas. En nuestros tiempos 

lo han popularizado las historias de Asterix. La 

procedencia de la palabra "druida", según el Dr. O'Hogain  

sería una palabra celta ue significa "rico en 



conocimientos”. No se conocen escritos directos de 

druidas de la antigüedad. druidas de la antigüedad. De 

Plinio el Viejo  sabemos de los druidas vestidos de blanco 

que cortaban el muérdago -una planta sacra- con hoz de 

oro. A menudo se habla también de mujeres druida, como 

Mebd de Connacht o Ceridwen, de quien hay una leyenda 

donde ella prepara en un cáliz que puede verse como el 

prototipo del Santo Grial,  una pócima que da sabiduría 

infinita sobre el pasado, el presente y el futuro. Con la 

conquista de los países celtas (Iberia, Galia, Britania) por 

parte del imperio romano muere la influencia de los 

druidas. Un último bastión fue la isla Ynys Mon situada al 

norte de Gales, que fue destruida por los romanos en el 60 

DC. Los últimos relatos de la Irlanda de la baja Edad 

Media ya muestran influencia cristiana y diabolizan a los 

druidas como enemigos de la Iglesia Católica. Los últimos 

druidas se convirtieron al cristianismo (los fili), al igual 

que toda la clase dirigente de Irlanda. Estos conversos 

convivieron con los paganos hasta que sometieron a estos 

últimos a una persecución.  

Se conoce a William Stukeley (1687 – 1765) como 

padre de los druidas modernos, siendo el primero en 

relacionar el círculo de piedras de Stonehenge a esta 

tradición. Influenciados por los ideales naturalistas del 

romanticismo se fundó en 1781 en Inglaterra una orden 

druida que se dedicó a defender la tolerancia, la 

humanidad y la dignidad humana. Los fundadores veían 

representada en la clase suprema de los celtas a la ciencia, 

arte y sabiduría. Marion Zimmer Bradley relata en su 

novela ‘Las nieblas de Avalon’  la leyenda del rey Arturo  

desde el punto de vista de la druida Morgana, la hermana 

de Arturo. 



Otra vertiente para seguir el trazado de la magia surge 

en la antigua Roma a través de la figura de los augures, 

sacerdotes que practicaban oficialmente la adivinación por 

medio del vuelo, canto o alimentación  de determinadas 

aves. El origen de esta figura romana es etrusco, pueblo de 

la península itálica, y cuya adopción se atribuye al rey 

Numa,  segundo rey de Roma quien sucedió a Rómulo. 

Los augures eran inamovibles, y tenían gran influencia en 

las decisiones políticas a tomar. Su corporación constituía 

uno de los cuatro prestigiosos colegios sacerdotales de la 

Antigua Roma.  

 

Los mitos antiguos  

Otro espacio de la magia es el de todas las grandes 

mitologías, siéndonos la más familiar la de los griegos.  

La magia en las cultras originarias de américa 

Menos conocidas pero de un interés enorme son las 

mitiologías originarias de américa previa a los europeos.  

El chamanismo 

 

La magia en la cultura africana y en la américa 

negra 

El vudú 

 

 



Otra fuente son las religiones animistas en las que la 

magia desempeñaba un papel central,  estudiadas por el 

antropólogo británico James Geore Frazier en su obra 

monumental ‘La rama dorada’.  

 

La edad media y la demonización de la magia  

 

Si la magia tuvo a  lo largo de la historia una 

connotación positiva, vinculada a un tipo de ser humano 

en conexión con lo superior y lo divino, dentro de un 

mundo vinculado a lo divino, es en la edad media, con el 

advenimiento de una iglesia dogmática y beligerante, que 

la magia comienza a ser demonizada, en un acto de 

hegemonización de los únicos vinculados con Dios, y os 

únicos legítimos administradores de Dios: la iglesia 

católica. 

La historia señala que la actitud eclesiástica no fue 

demasiado beligerante durante la primera mitad de la Edad 

Media, pero que la situación cambió cuando la Iglesia 

comenzó a perseguir las herejías cátaramy valdense, que 

concedían una gran importancia al Demonio. Para 

combatir estas herejías, fue creada la Inquisición  

pontificia en el siglo XIII. En el siglo siguiente comienzan 

a aparecer en los procesos por brujería las acusaciones de 

pacto con el diablo , el primer elemento determinante en el 

concepto moderno de brujería. 

En latín  las brujas eran denominadas maleficae (el 

singular es malefica), término que se utilizó para 

designarlas en Europa durante toda la Edad Media y gran 



parte de la edad moderna, demostrándose la connotación 

negativa que se les daba. Pero, ¿a quién causaban daño las 

brujas? 

La historiadora Fernanda Gil Lozano (Uno Mismo 202, 

Oct. 2006) sostiene que no sabemos qué decían las brujas 

por sí mismas, pues sólo tenemos el informe estándar de la 

Inquisición de lo que las brujas asumían bajo tortura. 

Luego afirma que las acusaciones de brujería fueron una 

forma de imponer temor y someter a las aldeas campesinas 

durante la Edad Media, como parte del contexto del 

injusto sistema feudal. Tendríamos entonces que la 

brujería es una acción que causa daño... al sistema feudal. 

El otro concepto hermano al de bruja es el de 

hechicera. Autores señalan que las brujas habrían 

desarrollado su actividad en un ámbito 

predominantemente rural y fueron las principales víctimas 

en los años 1450-1750. En cambio, las hechiceras, 

conocidas desde la antigüedad clásica, son personajes 

fundamentalmente urbanos. Estamos ante meras 

distinciones geográficas y epocales.  

 

Los cátaros 

 

Es importante referirse a este grupo, pues es 

principalmente ante ellos que la iglesia levanta el discurso 

demonizador. ¿Quiénes fueron los cátaros? El catarismo  

fue un movimiento religioso de carácter gnóstico. El 

catarismo criticó las prácticas y la visión de la jerarquía de 



la Iglesia Católica, formando una facción antisacerdotal 

que mostró abiertamente su oposición a la corrupción de 

los clérigos. La Iglesia en respuesta lo consideró herético, 

y tras intentar silenciarlo, terminó por invocar al uso de la 

fuerza, con el apoyo de la corona, para su erradicación a 

partir del 1209 mediante la Cruzada albiguense, llamada 

así porque los cátaros fueron conocidos también como 

albiguenses en alusión a la ciudad de Albi donde residía 

una de sus mayores comunidades. A finales del siglo XIII 

fueron reprimidos con violencia por la Inquisición.   

Una vez más urguemos en las raíces: cátaro significar  

‘puro’ o ‘perfecto’, o bien ‘hombre bueno’ o ‘buen 

creyente’. Habrían surgido  en la Escitia antigua, donde el 

apóstol Andrés -según las leyendas rusas antiguas- portó el 

misterio del Grial a las tierras eslavas como "la fe de los 

puros y perfectos", "la fe de los hombres buenos". Se 

señala que el catarismo eslavo ejerció una colosal 

influencia en la espiritualidad de Rusia, naciendo de su 

influencia los ortodoxos, herederos del Grial del Monte 

Athos. Pero en el siglo X Rusia era “bautizada” con 

violencia en la fe bizantina ortodoxa, y el catarismo era 

desalojado a través Bulgaria hacia Occidente.  

Su enseñanza exponía que el universo estaba 

compuesto por dos mundos en conflicto, uno espiritual 

creado por Dios y el otro material forjado por Satán. El 

mundo había sido creado por una deidad diabólica 

conocida por los gnósticos como el Demiurgo. Los cátaros 

identificaron al Demiurgo con el ser al que los cristianos 

denominaban Satán, figura que se fue haciendo más y más 

popular durante la Edad Media. Según la comprensión 



cátara del evangelio, El Reino de Dios no es de este 

mundo. Dios creó Cielos y almas. El mundo material, el 

mal, las guerras, las iglesias mundanas, eran obra de 

Satanás, ya que Dios es amor y bondad perfectos y no 

puede hacer ningún mal. 

Según los cátaros, los hombres son una realidad 

transitoria, una “vestidura” de la simiente angélica. 

Afirman que el pecado se produjo en el cielo y que se ha 

perpetuado en la carne. La doctrina cristiana tradicional, 

en cambio, considera que aquél vino dado por causa de la 

carne y contagia en el presente al hombre interior, al 

espíritu, que estaría en un estado de caída como 

consecuencia del pecado original. Para los católicos la fe 

en Dios redime, mientras que los cátaros exigen un 

conocimiento (una gnosis) del estado anterior del espíritu 

para purgar su existencia mundana. En resumen, el cátaro 

pretende restituir transitoriamente la vida angélica en el 

mundo para hacerse, como individuo iluminado, 

merecedor de una existencia superior.  

El catarismo supuso un cuestionamiento abierto de 

toda la revelación cristiana, así como de sus ejes 

filosóficos y políticos centrales. Los cátaros también 

creían que las almas se reencarnarían hasta que fuesen 

capaces de escapar del mundo material y elevarse al 

paraíso inmaterial. La forma de escapar al ciclo de 

reencarnaciones era vivir una vida ascética  y no ser 

corrompido por el mundo. Aquellos que siguiesen estas 

normas eran conocidos como Perfectos. Los Perfectos se 

consideraban herederos de los apóstoles, y tenían el poder 

de borrar los pecados y conexiones con el mundo material 

de las personas, de forma que fuesen al cielo cuando 

murieran. Los Perfectos vivían de forma 



irreprochablemente frugal, en claro contraste con la vida 

dentro de la corrupta y opulenta Iglesia de la época. 

El tema de la salvación no era primordial para el 

catarismo, pues le anteponían el tema del amor. Los 

cátaros profesaban la fe en la perfección primordial del 

hombre, explicando, que no solo era posible sino necesario 

liberarse del pecado, y no después del Juicio Universal, 

sino ahora, y proponían los métodos para tal liberación. La 

práctica ascética de los cátaros era orientada, por todos los 

medios, al calentamiento del divino amor dentro del alma. 

El gran misterio de los cátaros era el Grial, el Cáliz de la 

Sangre de Cristo. Su prédica de la "fe viva y el Dios del 

supremo amor" conquistaba los corazones de monarcas y 

campesinos, divulgándose por toda Europa. 

En 1147, el papa Eugenio II envió un legado a los 

distritos afectados para detener el progreso de los cátaros. 

La expedición armada de Enrique de Albano, que tomó la 

fortaleza de Lavaur, no extinguió el movimiento. Cuando 

Inocencio III llegó al poder en 1198, resolvió suprimir el 

movimiento cátaro. Tras diversas acciones, envía una 

cruzada que se extiende hasta el tratado de París en 1229. 

Sin embargo, a pesar de las masacres y la represión, el 

catarismo no se extinguió. La Inquisición  se estableció en 

1229 para extirpar totalmente la herejía, operando durante 

todo el siglo XIII y comienzos del XIV, logrando 

finalmente destruir la expresión de esta corriente del 

cristianismo. Tras 1330, los registros de la Inquisición 

apenas contienen procedimientos contra los cátaros. El 

último Perfecto murió al inicio del siglo XIV. 

Según nuevas investigaciones de los historiadores de 

la religión, se han descubierto muchas influencias de los 



cátaros a el orden de los  templarios, hospitalarios y 

algunas órdenes monacales. El santo tradicional católico, 

San Francisco de Asís, para los cátaros era uno de ellos, 

como también su madre. Su famoso seguidor y amigo 

cercano, Bernardo el Dulcísimo desenmascaraba a los 

inquisidores defendiendo la doctrina de los "buenos 

cristianos". 

 

La bruja y el diablo 

 

Es relevante reconocer que el significado de diablo 

para cátaros y católicos es diferente, y que la 

demonización de los cátaros por parte de la iglesia 

representa una acción guerrera en busca del triunfo del 

dios católico. Al construir  la Iglesia una interpretación del 

diablo como representante del mal, y encontrarlo 

encarnado en los representantes cátaros, y luego en las 

brujas, se configura la connotación moderna de la magia 

negra, y la imagen de la bruja como figura de poder 

asociada con el culto al diablo.     

Para la Iglesia de la Edad Media, el diablo es una 

figura que representa la encarnación suprema del mal. El 

problema está en cómo se entiende el mal y qué puede 

hacer el ser humano frenet al mal. En la Biblia (Macabeos 

1, 36 en el texto griego) la palabra diábolos tiene el 

significado de ‘adversario’, ‘enemigo’. También en 

algunas ocasiones incluye el sentido de ‘acusador’ o el de 

‘calumniador’. La cosa se empieza a confundir cuando El 

Libro del Apocalipsis  identifica como un solo personaje a 

Satanás del Libro de Job (Job 1:6-8), al Diablo del 

http://es.wikipedia.org/wiki/Macabeos
http://es.wikipedia.org/wiki/Satan%C3%A1s


evangelio de Mateo (Mateo 4:8-10), la Serpiente Original 

del Génesis (Génesis 3:1-5) y al Gran Dragón de 

Apocalipsis (Apocalipsis 12:9). Es impactante consignar 

que la existencia del diablo es un hecho  histórico, pues es 

establecida ‘por decreto’ como un acto de la ley de la 

oficialidad eclesiástica. Ello ocurre en 1215, durante el 

cuarto Concilio de Letrán.  

El primer proceso por brujería en que están 

documentadas acusaciones de asociación con el Diablo 

tuvo lugar en Kilkenny, Irlanda, en 1324-1325; pero sólo 

hacia 1420-1430 puede considerarse consolidado el nuevo 

concepto de brujería. Existen variantes regionales, pero 

pueden ser descritas una serie de características básicas, 

reiteradas tanto en las actas de los juicios como en la 

abundante literatura culta sobre el tema que se escribió en 

Europa durante los siglos XV, XVI y XVII. 

Las principales características de la bruja, según los 

teóricos del tema, son las siguientes: el vuelo en palos, 

animales, demonios o con ayuda de ungüentos; encuentros 

nocturnos con el Diablo y otras brujas en el sabbat o 

aquelarre; pactos con el Diablo; sexo con demonios -en 

forma de íncubos y súcubos- y la magia negra.  

Esta idea de la brujería, predominante en la Edad 

Moderna y base de las cazas de brujas, extendió la idea de 

que las brujas conspiraban para extender el poder del 

Diablo. Aunque no todos los sospechosos de brujería eran 

mujeres -hubo un significativo porcentaje de hombres 

procesados y ejecutados por delitos de brujería-, se 

consideraba a la mujer más inclinada al pecado, más 

receptiva a la influencia del Demonio, y, por tanto, más 

proclive a convertirse en bruja. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio
http://es.wikipedia.org/wiki/Mateo
http://es.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nesis
http://es.wikipedia.org/wiki/IV_concilio_de_Letr%C3%A1n
http://es.wikipedia.org/wiki/Kilkenny
http://es.wikipedia.org/wiki/Irlanda
http://es.wikipedia.org/wiki/Diablo
http://es.wikipedia.org/wiki/Aquelarre
http://es.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dncubo
http://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%BAcubo
http://es.wikipedia.org/wiki/Magia_negra


La definición de la brujería como adoración al diablo se 

difundió por toda Europa mediante una serie de tratados 

de demonología y manuales para inquisidores que se 

publicaron desde finales del siglo XV hasta avanzado el 

siglo XVII. El primero en alcanzar gran repercusión, 

gracias a la reciente invención de la imprenta, fue el 

Malleus Maleficarum ("Martillo de las brujas", en latín), 

un tratado filosófico-escolástico desapasionado y racional 

publicado en 1486 por dos inquisidores dominicos, 

Heinrich Kramer (Henricus Institoris, en latín) y Jacob 

Sprenger. El libro no sólo afirmaba la realidad de la 

existencia de las brujas, conforme a la imagen antes 

mencionada, sino que afirmaba que no creer en brujas era 

un delito equivalente a la herejía: «Hairesis maxima est 

opera maleficarum non credere» (La mayor herejía es no 

creer en la obra de las brujas). Tanto el Malleus como 

otros muchos libros que se publicaron en la época, 

constituyeron el fundamento de la caza de brujas que se 

dio en toda Europa durante la Edad Moderna, 

especialmente en los siglos XVI y XVII, y que causó la 

muerte, según los cálculos más fidedignos, de unas 60.000 

personas. Los estudiosos actuales del tema dan una cifra 

aproximada de 110.000 procesos y 60.000 ejecuciones. 

Los procesos tuvieron lugar por igual en países católicos y 

protestantes. En los territorios de religión ortodoxa, en 

cambio, las cazas fueron de intensidad mucho menor. 

 

El Renacimiento 

 

http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Invenci%C3%B3n_de_la_imprenta&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Malleus_Maleficarum
http://es.wikipedia.org/wiki/Escol%C3%A1stica
http://es.wikipedia.org/wiki/Heinrich_Kramer
http://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Sprenger
http://es.wikipedia.org/wiki/Jacob_Sprenger
http://es.wikipedia.org/wiki/Cat%C3%B3lico
http://es.wikipedia.org/wiki/Protestante
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Ortodoxa


En el Renacimiento surge una revitalización de lo 

oculto.  Son vanguardia los pensadores italianos que 

comienzan a decepcionarse  del escolasticismo medieval  

y comienzan a experimentar con la cosmovisión mágica y 

su propuesta manipulativa, es decir, de producción de algo 

en vez de la sola especulación y reflexión mental.  

El hermetismo, llamado la antigua ciencia en el 

medioevo, influyó en el pensamiento del Renacimiento, y  

se vincula, con antiguas creencias que, como la magia, 

conducían al conocimiento y manejo de las leyes 

espirituales del universo.  El hermetismo refiere a y deriva 

de "hermético", la cual a su vez deriva de “Hermes” que es 

tomado de la raíz griega "Herm", que significa "vitalidad" 

o "el activo, positivo, radiante principio de Naturaleza". El 

principal referente de este movimiento son los siete 

principios de verdad descritos en el Kybalion. En 1463, 

Cosme de Médici encargó la traducción de la obra de 

Hermes Trimegisto que se suponía escrita en el antiguo 

Egipto pero que, para muchos, data de los primeros siglos 

de la era cristiana y es la piedra angular del movimiento 

hermético o gnóstico (de gnosis, conocimiento). La 

ejecución de esta traducción radicó en la Academia 

Florentina, que bajo Marisilio Ficino indagaba también en 

la astrología, el misticismo numérico judío y otras 

escuelas heréticas. 

La historiadora británica Frances Yates, citada por 

Berman, señala que el magus renacentista influyó 

produciendo una reorientación sicológica que no provenía 

de la herencia griega ni medieval, y que la llama un 

‘manejo de la voluntad’, que es en definitiva la seducción 

de la magia que representa un hacer. La cita Berman: “Es 

la magia, como ayuda a la gnosis, la que empieza a virar la 



voluntad en la nueva dirección”. La gran distorsión   -

ahora reflexiono yo y no cito- de esta época es la 

aplicación del hacer, que en la tradición herética o 

espiritual es un hacer sobre uno mismo, un hacer de 

transformación interior, en un hacer sober el mundo, un 

transformar el mundo. La ausenia de interioridad que 

caracteriza la edad media, al recibir el conocimiento 

herético de la transformación interior, habría producido la 

idea de una transformación exterior. 

 

La modernidad. Ciencia y magia 

Berman habla del surgimiento de la ciencia moderna 

como de un episodio del ciclo herético (ver epígrafe). La 

forma o corteza cultural contra la que ésta se alza fue el 

aristotelismo eclesiástico y el escolasticismo académico, 

los que hacia el siglo XVI habían perdido todo contacto 

con el mundo natural que pretendían describir. Por ello 

Francis Bacon en su Novum Organum, de 1620, demanda 

una interacción con la naturaleza en vez de una simple 

discusión acerca de ella a partir de los textos clásicos. 

Estaba surgiendo un movimiento herético. Berman 

justifica por qué llamar herética a la ciencia, y dice que no 

es sólo la existencia de episodios tales como el juicio a 

Galileo, sino que el surgimiento de esa ciencia habría sido 

influenciado por la presencia herética espiritual de ese 

tiempo. Berman propone que la tradición ‘ocultista-

artesanal’ sirvió de partera al método científico 

experimental. Ahora bien, la ortodoxia del aristotelismo 

eclesiástico de Tomás de Aquino ejerce su peso sobre esta 

experimentación vinculada a la magia, y la 

experimentación se vuelve racionalista, mecanicista y 



dogmática. Es decir, al cabo de un tiempo, la herejía se 

vuelve una nueva ortodoxia: la de la ciencia moderna. Y al 

desaparecer la magia real, la herética o espiritual, la 

ciencia mecanicista y su hija la tecnología ocupan en la 

modernidad el espacio de lo mágico, en una cierta 

acepción: la del poder superior del hombre sobre la 

naturaleza. 

 

La superchería moderna en torno a la magia  

Es relevante entender el surgimiento de la 

modernidad desde dentro del ambiente de la edad media. 

Es importante ver  el renacentismo con lo que promete, y 

aquello con lo que la modernidad se queda. El 

renacimiento representó la potencialidad de un mundo más 

rico que es luego dogmatizado por la modernidad, de un 

modo análogo a como la iglesia dogmatiza la enseñanza 

de cristo –enseñanza que ofrecía la posibilidad de un 

mundo de mayor realización humana, y a como los 

socialismos reales dogmatizan, estrechan y pervierten el 

marxismo. Esta constatación de cómo cada vez el 

surgimiento herético deriva en ortodoxia es relevante 

frente al actual momento histórico donde surge 

nuevamente un paradigma potenciador del desarrollo 

humano, que a su vez se encuentra ante la presencia de las 

fuerzas que dogmatizan, instrumentalizan pervierten y 

ocupan para su propio beneficio cualquier nuevo intento 

de espirutalización, de herejía, de magia buena. 

 

Lreconocemos que la modernidad que triunfa es la 

del dogmatismo racionalista que pierde todo el aspecto 



místico del mundo, los sentimientos de participación y 

pertenencia, la vivencia de lo superior que nos envuelve y 

nos contiene, y la posibilidad de una comunión del ser 

humano con el universo; la misma modernidad que tuvo 

en su origen herético el valor de habernos liberado del 

dogmatismo de la iglesia medieval con su demonización 

de la anterior herejía cátara. 

 

La modernidad real, la que se impuso y que vivimos, 

es tan superficial, tan centrada en el hacer, tan práctica, tan 

mecánica, que no deja espacio para lo superior, para el 

misterio, para lo espiritual. De allí que la magia durante la 

modernidad haya quedado sólo como la estigmatización 

de la magia generada por el catolicismo de la edad media, 

con sus brujas y demonios, llevados al cine, a la literatura 

infantil, a la novela de misterio, a los magos e  ilusionistas 

de escenario, de circo, a los gitanos y adivinas. Un 

verdadero arte menor, que no amenaza a la ortodoxia, más 

bien está destinado a entretener a  las personas en su 

tiempo libre, mientras en su tiempo ‘útil’ (al sistema)  son 

devoradas por la máquina de moler carne que es el sistema 

productivo. 

 

Esta expresión trivial de la magia mezcla conjuros,  

hechizos de amor, amuletos y adivinaciones, recetas 

mágicas, ilusionismo y otras. Ellos son la más nítida 

expresión del anhelo de que se realice por ayuda externa lo 

que por sí solo el ser humano vuelto impotente no puede 

lograr. Son sólo variantes de la esperanza puesta en el 

juego de azar. Corresponden a todas las variantes de 

pactos con el diablo.  



 

 

La magia que vino de Oriente 

 

 Los reyes magos de Oriente que llegaron a saludar a 

Jesús snon un símbolo de un mundo inmenso y de una 

historia gigantesca de tradiciones espirituales, junto a un 

sin fin de narraciones que conectan espiritualidad y  

magia, concebida  como  la manifestación de hechos 

sobrenaturales. También en Oriente cabe separar el 

grano de la paja. 

 

Al referirmos a esa mitad del mundo, pensamos en 

las grandes tradiciones surgidas en Babilonia, la India, 

China, Tibet y tantas otras regiones evocadoras. Allí 

nacieron el budismo, el hinduismo, el taoismo; las 

grandes obras como el Bagavad Ghitta, Ramdana, etc. El 

libro de los muertos. Maestros como Aurobindo, 

Vivekananda, Ramakrishna,  

 

No aspiramos a poder entregar tan vasto oceano en 

unas pocas gotas. Sólo referirnos a algunas realciones 

entre espiritualidd y mágica surgidas de esa mitad del 

mundo.  



 

Curanderos, monjes errantes – Sri Aurobindo y el 

que sana a su hermano, etc., etc. 

 

 

 

 

Una magia para la posmodernidad 

 

 

El paradigma holístico que surge como superador de 

la modernidad racionalista es la herejía del siglo XXI. Lo 

herético tiene el efecto de romper el molde mental del 

paradigma racional, constituye una ‘cultura de frontera’, 

e invita a aceptar que existen ‘otros mundos dentro de 

este’; pero a su vez está permanentemente bombardeado 

de la fuerza de la ortodoxia que convierte lo espiritual en 

superchería. Mucho del movimiento new age refleja este 

concubinato. Por el ‘horror al vacío’ la gente llena muy 

rápidamente el sentimiento de crisis con ensoñaciones, a 

las que llama magia. 

 

La magia de los magos heréticos es desvirtuada y 

atacada por la ortodoxia. Pero entre los herejes y los 

ortodoxos predomina una tierra media donde todo 

parace mezclarse. O peor aún, donde todo se hace 



incípido e indiferente.  ¿Cómo lograr un ‘encantamiento’ 

de este mundo frío y racional? Tenemos que hacer el 

movimiento doble, de quitarle todos los elementos de 

superchería, y dotarla de toda la potencialidad 

 

Un clásico libro de Luis Pouels y Jacques Bergier es El 

retorno de los brujos. 

 

Sigamos aquí someramente dos libros de Morris 

Berman: El reencantamiento del mundo,  y Cuerpo y 

espíritu, la historia oculta de occidente. 

 

para abrirnos a mundos más complejos, diversos, 

naturales y trascendentes. 

 

 

 


